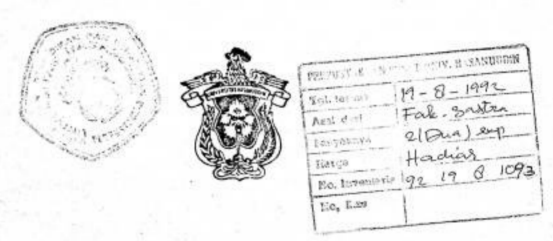
# LAHIRNYA PERJANJIAN LUYO

( Suatu Studi Historis )



#### SKRIPSI

Diajukan untuk memenuhi salah satu syarat ujian guna memperoleh gelar Sarjana Sejarah pada Fakultas Sastra Universitas Hasanuddin

OLRH

# ARPAN RENGGONG

Nomer Pekok 1 87 07 135

FAKULTAS SASTRA UNIVERSITAS HASANUDDIN UJUNG PANDANG

# UNIVERSITAS HASANUDDIN FAKULTAS SASTRA

Sesuai dengan surat tugas Dekan Fakultas Sastra Universitas Husanuddin No.: 2231/PT04.H5.FS/C/1991 tanggal 18 Nopember 1991, dengan ini kami menyatakan menerima dan menyetujui skripsi ini.

Pembimbing Utama

(Drs. H.D. Mangemba)

Ujung Pandang, 23 Maret 1992 Pembantu Pembimbing

(Drs. Daud Limbugau, SU.)

Disetujui untuk diteruskan kepada Panitia Ujian Skripsi Dekan,

U.b. Ketua Jurusan Sejarah dan Arkeologi

Drs. Daud Limbugau, SU. Nip. 130 190 505

# UNIVERSITAS HASANUDDIN FAKULTAS SASTRA

Pada hari ini, Serin... Tanggal, J. April...., 1992. Tim penguji menerima baik Skripsi dengan judul:

LAHIRNYA PERJANJIAN LUYO

. (Suatu Studi Historis)

Dalam rangka memenuhi salah satu syarat ujian akhir Sarjana jurusan Sejarah dan Arkeologi Fakultas Sastra Universitas Hasanuddin.

Ujung Pandang, A. A. .. 1992.

Tim Penguji

1. DR. MADAMUPONT MG. Ketua

2. Pref. Drs. My. Marrary D.M. Sekretaris

3. Pref. Drs. My. Marrary P.Ms. Anggota

4. Drs. Junyaov Mappaneara Anggota

5. Drs. HA Maneemen Anggota

6. Art. Daub Limenear, Su. Anggota

7. Anggota

# DAFTAR ISI

| HALAMAN JUDUL                                       |    |
|-----------------------------------------------------|----|
| HALAMAN PENGESAHAN                                  | i  |
| HALAMAN PENERIMAAN i                                | 1  |
| -DAFTAR ISI                                         | i  |
| KATA PENSANTAR                                      | ,  |
| BAB I PENDAHULUAN                                   | 9  |
| 1.1 Alasan Memilih Judul                            |    |
| 1.2 Masalah dan Batasan Masalah                     | -  |
| 1.3 Metode                                          | -  |
| 1.4 Tinjauan Sumber                                 | 13 |
| BAB II MANDAR DALAM PERSPEKTIF                      | 15 |
| 2.1 Keadaan Geografis                               | 15 |
| 2.2 Latar Belakang Historis                         | 17 |
| 2.3 Keadaan Sosial-Budaya                           | 23 |
| BAB III LATAR BELAKANG LAHIRNYA PERJANJAN LUYD      | 25 |
| 3.1 Terbentuknya Federasi Pitu Ulunna Balu          | 3. |
| 3.2 Terbentuknya Federasi Pitu Babana Binanga       | 43 |
| 3.3 Perjanjian Luyo                                 | 57 |
| BAB IV PERJANJIAN LUYO DALAM DIMENSI SOSIAL-POLITIK | 70 |
| 4.1 Sistem Pemerintahan Kedua Federasi              | 70 |
| 4.2 Perjanjian Luyo dalam Dimensi Sosial-           |    |
|                                                     | 0/ |

Aug. Dra. My. I

ent and a

| BAB V KESIMPULAN  | 89 |
|-------------------|----|
| DAFTAR NARASUMBER | 94 |
| DAFTAR PUSTAKA    | 95 |
| LAMPIRAN          | 97 |

#### KATA PENGANTAR

Karya ini adalah upaya dalam memenuhi syarat guna memperoleh gelar sarjana Sejarah pada Fakultas Sastra Universitas Hasanuddin. Upaya dalam merampungkan karya ini tentu mengalami proses yang cukup panjang. Karena itu ide-ide yang terkandung di dalamnya cukup dipengaruhi oleh beberapa saran dan kritikan baik dari pembimbing, maupun dari teman debat dalam proses itu.

Ide awal penulis dalam mengangkat permasalahan ini adalah diskusi yang panjang tetang sejarah lokal yang bersumber dari naskah kuno Sulawesi Selatan, Lontarak. Tampaknya hasil diskusi itulah yang menjadi pangkal dalam memilih permasalahan ini.

Sesungguhnya permasalahan awal yang penulis angkat adalah Runtuhnya Kerajaan Pasokkorang di Mandar, dengan penelitian kepustakaan yang dilakukan sejak akhir tahun 1990, akan tetapi kurangnya sumber maka permasalahan tersebut ditangguhkan. Tanpa disadari, sumber-sumber tentang sejarah Mandar telah banyak dikumpulkan oleh penulis sehingga penulis bertekad untuk mengangkat kembali permasalahan yang masih berhubungan dengan permasalahan sebelumnya yakni, "Dari Ikrar Tamajarra Hingga ahirnya Perjanjian Luyo. Permasalahan ini diajukan dalam Seminar Judul pada bulan Juni 1991. Dalam seminar tersebut disarankan untuk mempersempit skop spasialnya sehingga

pembahasannya hanya berfokus pada Proses Lahirnya Perjanjian Luyo.

Pergederan Topik dalam proses ini tentu sangat dipengaruhi oleh kondisi keilmuan penulis yang masih sangat terbatas, serta beberapa saran yang penulis dapatkan sebelum menggarap karya ini. Tanggal 23 Maret 1992 barulah tulisan ini disetujui untuk dipertahankan dihadapan Panitia Ujian Sarjana.

Dengan selesainya tulisan ini, maka penulis menyampaikan penghargaan dan ucapan terimas kasih masingmasing kepada:

- Bapak Drs. H.D. Mangemba dan Bapak Drs. Daud Limbugau, SU. masing-masing sebagai Pembimbing Utama dan Pembantu Pembimbing yang senantiasa meluangkan waktunya dalam membimbing penulis mulai dari proses penelitian hingga rampungnya karya ini.
- 2. Bapak Drs. Daud Limbugau, SU. dan Dra. Ny. Ida Harun masing-masing sebagai Ketua Jurusan dan Sekretaris Jurusan Sejarah dan Arkeologi Fakultas Sastra Unhas atas bantuan-bantuan yang diberikan kepada penulis.
- Bapak DR. Nadjamuddin, M.Sc. sebagai Dekan Fakultas Sastra berserta para Pembantu Dekan Fakultas Sastra Universitas Hasanuddin.

- Bapak Prof. DR. Basri Hasanuddin, MA. sebagai Rektor Universitas Hasanuddin.
- Bapak-bapak dan Ibu-ibu dosen Fakultas Sastra, teristimewa kepada dosen Jurusan Sejarah dan Arkeologi Fakultas Sastra Universitas Hasanuddin.
- 6. Kepada Kakak dan Guru saya Drs. Alwy Rachman, Drs. Bachtiar Parenrengi, Sdr. M. Nawir, Sdr. Amiruddin, Sdr. Sofyan A. Kumba, Dra Jasmia Bahar, dan rekanrekan pengurus Semawa Fak. Sastra periode tahun 1991/1992, serta bapak-bapak Nara Sumber yang senantiasa meluangkan waktunya dalam mendiskusikan permasalahan yang penulis angkat, serta kesediaannya memberikan sumber-sumber kepada penulis.
- 7. Teristimewa kepada Ibunda yang tercinta dan segenap keluarga yang telah memberikan bantuan dan dorongan yang menjadi pegangan penulis dalam menuntut ilmu. Akhirnya, penulis sangat mengharapkan kritik dan saran dari pembaca guna lebih menyempurnakan tulisan ini.

Semoga kita tetap mendapat berkah dan rachmat dari Allah Rabbul Alamien, sehingga kita dapat berkarya demi Ummat, Amien.

# BAB I PENDAHULUAN

#### 1. Alasan Memilih Judul

Studi tentang sejarah lokal telah banyak dilaksanakan orang, namun objek sejarah lokal di Indonesia, khususnya di Sulawesi Selatan, begitu banyak sehingga tampaknya tetap menjadi objek yang menarik dalam penulisan sejarah. Pengkajian sejarah lokal merupakan upaya dalam menelusuri aktivitas-aktivitas manusia pada masa lampau dalam kondisi tertentu. Sejarah lokal, menurut Taufik Abdullah, menyangkut asal-usul, pertumbuhan, kemunduran dan kebutuhan dari kelompok masyarakat lokal<sup>1</sup>. Termasuk sejarah lokal Sulawesi Selatan yang didukung oleh berbagai etnis-cultural yang ada di daerah ini.

Handar merupakan salah satu etnis-cultural yang berada di daerah Sulawesi Selatan mempunyai peristiwa masa lampau yang tidak kalah menariknya dari sejarah daerah-daerah lain dengan keunikan dan kekhasan tersendiri. Keunikannya sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai yang melekat dalam kebudayaan pada masanya secara implisit maupun eksplisit. Hal ini sejalan dengan apa yang telah dikemukakan oleh Husinga bahwa sejarah adalah pertanggung-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Taufik Abdullah, (ed.) Sejarah Lokal di Indonesia. (Yogyakarta, 1990) Hal. 18.

Dalam lontarak Mandar dikenal beberapa kesepakatankesepakatan antara Tomakaka3 di daerah ini, yang dilakukan atas dasar saling menguntungkan. Seperti yang disebutkan "Tomepajung djuga mewujudkan federasi keradjaan-keradjaan Mandar jang disebut Pitu Babana Binanga (Túdju Muara Sungai)"4 yang kemudian dikenal sebagai perjanjian atau Ikrar Tamajarra. Perjanjian ini bertujuan menciptakan perdamaian dan memupuk tali persaudaraan antara sesama kerajaan di daerah pesisir, yang kemudian melahirkan federasi lokal yang dikenal dengan federasi Pitu Babana Binanga 5. Sementara di daerah pegunungan telah terbentuk pula kelompok kerajaan yang dikenal dengan federasi Pitu Ulunna Salu (Tujuh Kerajaan Hulu Sungai). Antara kedua kelompok ini, federasi kerajaan Pitu Ulunna Salu dan federasi kerajaan Pitu Babana Binanga terjadi konflik yang berkepanjangan dan lebih mengarah pada konflik fisik

Daud Limbugau dan Anwar Thosibo, Historiografi Umum. (Ujungpandang, 1989) hal. 12-14.

Tomakaka berasal dari bahasa Mandar yang berarti dituakan, maksudnya pemimpin lokal sederajat dengan Maraqdia.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tenriadji dan G.J. Wolhoff, "Lontar Mandar", Madjalah Bahasa dan Budaja, no. 3 dan 4 (Djakarta, 1955) hal. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pitu Babana Binanga artinya Tujuh Muara Sungai, maksudnya adalah tujuh kerajaan yang berada di daerah Muara Sungai atau daerah pesisir pantai Mandar.

(perang). Untuk menyelesaikan pertentangan ini, maka kedua federasi ini sepakat untuk mengadadakan perjanjian, yang dikenal dengan *Perjanjian Luyo*.

Ide dan nilai dari peristiwa semacam ini harus dilestarikan sebagai kekayaan bangsa yang memberi konstrubusi pengalaman sebagai bahan pertimbangan dalam melihat gejala sosial budaya pada masa kini sebagai rel menuju ke alam cita-cita yang akan datang. Karena itulah, maka penulis memilih masalah ini, dan memberi judul LAHIRNYA PERJANJIAN LUYO.

### 2. Masalah dan Batasan Masalah.

Sifat sosial masyarakat adalah mengadakan hubungan antarsesamanya, antarindividu dan antarkelompok, sehingga menjadi lebih besar dalam bentuk negara atau kerajaan. Hal ini dimungkinkan karena adanya kesamaan persepsi dan kepentingan untuk menjawab tantangan. Tantangan-tantangan yang dihadapi memaksa masyrakat atau kelompok masyarakat untuk berbuat dalam menjawab tantangan tersebut, hingga membuahkan hasil yang mengakibatkan perubahan-perubahan dalam masyarakat.

Berangkat dari hal tersebut, maka dapat dikatakan bahwa aktivitas manusia pada masa lampau begitu banyak sehingga dalam merekonstruksi keseluruhannya secara utuh sesuai dengan kejadian yang sesungguhnya adalah tidak

mungkin<sup>6</sup>. Karena itu, maka corak dari penulis sejarah, atau dari sisi mana penulis melihat objek yang ada (aspek politik, sosial, politikologis, ekonomi, budaya, dan sebagainya).

Berangkat dari hal tersebut, maka penulis berupaya mengangkat sejarah sosial-politik di kawasan Mandar dengan meneropong aktivitas masyarakat Mandar pada masa lampau, dalam upaya mengatur hubungan antarsesamanya berdasarkan pertimbangan sosial-cultural. Sejarah sosial-politik yang dimaksud adalah proses-proses kesepakatan untuk saling menghargai, saling bekerjasama dalam menjaga stabilitas di kawasan ini dan upaya-upaya lain dalam menjawab tantangan demi keutuhan negara masing-masing.

Sejak Abad XVI Masehi, di kawasan Mandar telah berdiri beberapa kerajaan yang dipimpin oleh Tomakaka. Antara Tomakaka-Tomakaka ini sering terjadi konflik dalam memperluas wilayah kekuasaannya. Batas-batas wilayah telah ada, namun dianggap belum cukup dalam membendung ekspansi dari kerajaan yang lebih besar dan kuat terhadap kerajaan-kerajaan kecil disakitarnya. Demikian pula awal lahirnya kerajaan Balanipa yang lahir setelah kerajaan Pasokkorang diruntuhkan oleh Appe Banua Kaiyang (Empat Negeri Besar). Keruntuhan kerajaan Pasokkorang mengakibatkan terjadinya perubahan dan kondisi politik di kawasan ini, oleh karena

<sup>6</sup> Hugiono dan P.K. Poerwantana, Pengantar Ilmu Sejarah (Jakarta, 1987) hal. 24.

akibat keruntuhan itulah yang mempercepat proses terbentuknya dua kelompok yang masing-masing membagi diri dalam garis teritorial. Federasi Pitu Ulunna Salu sebagai kelompok kerajaan yang berada di daerah pegunungan, sedangkan federasi Pitu Babana Binanga sebagai kelompok yang berdada di daerah pesisir pantai. Perbedaan antara kedua kelompok ini bukan hanya perbedaan lingkungan, tetapi yang lebih mendasar adalah perbedaan Adat (hukum). Federasi Pitu Ulunna Salu menganut Hukum Hidup (Adaq Tuho), sedangkan federasi Pitu Babana Binanga menganut Hukum Hati (Adaq Mate). Kedua kelompok kerajaan ini terjadi konflik yang berkepanjangan yang diakibatkan oleh perbedaan pandangan terhadap realisasi hukum masing-masing kelompok.

Perbedaan ideologi kedua kelompok ini ternyata membawa dampak yang besar terhadap kedua kelompok ini, yakni terjadinya pembagian garis budaya, dan garis teritorial yang merapuhkan hubungan antarkedua kelompok. Ketika pengejarah sisa-sisa laskar Pasokkorang oleh kerajaan-kerajaan Pitu Babana Binanga, maka kelompok kerajaan Ulunna Salu meresa keberatan atas pengejaran itu oleh karena laskar-laskar yang melarikan diri itu telah masuk dalam wilayah Pitu Ulunna Salu yang melarang praktek hukum mati dalam wilayahnya. Untuk mengatasi hal ini, maka kedua kelompok sepakat mengadakan pertemuan di daerah Luyo guna membahas perdamaian di kawasan ini. Pertemuan ini

menghasilkan suatu perjanjian yang dikenal dengan Perjanjian Luyo atau atau Allamungan Batu di Luyo (Penanaman Batu di Luyo). <sup>7</sup>

JPermasalahan-permasalahan inilah yang akan dibahas dalam tulisan ini, namun dirasa perlu merumuskan permasalahan pokoknya, mengingat bahwa suatu karya sejarah hanyalah mungkin dikerjakan dengan baik bila permasalahan pokoknya terumuskan dengan baik, dan nantinya dijadikan dasar penulisan. Permasalahan pokok dalam penulisan ini dapat dirumuskan sebagai berikut:

- Latar belakang lahirnya Perjanjian Luyo.
- Sejauh mana perjanjian itu menjamin stabilitas dikawasan ini?
- Sejauh mana pengaruh perjanjian Luyo terhadap integrasi kedua kelompok yang sering terjadi konflik?

Ketiga permasalahan ini akan diuraikan dalam pembahasan yang nantinya menjadi suatu kesatuan ceritera yang bersifat deskriftif analitis.

Dalam pembahasan ini dipandang perlu untuk memberikan ruang lingkup spasial agar tidak terjadi kesalahpahaman dalam memahami isi karya ini. Batasan yang dimaksud meliputi kawasan Mandar yakni wilayah Pitu Ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga. Pitu Ulunna Salu berasal dari bahasa

Naharuddin, Nengenal: Pitu Babana Binanga (Mandar) Dalam Lintasan Sejarah Pemerintahan Daerah di Sulawesi Selatan (Ujungpandang, 1985) hal. 41.

lokal (Mandar) di daerah pegunungan, yang terdiri atas tiga kata yakni: Pitu artinya Tujuh, Ulunna artinya Hulu dan Salu artinya Sungai. Jadi Pitu Ulunna Salu berarti Tujuh Kerajaan Hulu Sungai<sup>8</sup> yang meliputi:

- 1. Tabulahan
- 2. Rantebulahan
- 3. Aralle
- 4. Mambi
- 5. Matanga
  - 6. Tugbi
    - 7. Tabang

Pitu Babana Binanga berasal dari bahasa lokal (Mandar) daerah pesisir pantai yang terdiri atas tiga kata yaitu: Pitu artinya Tujuh, Babana artinya Nuara dan Binanga artinya Sungai. Jadi Pitu Babana Binanga berarti Tujuh Kerajaan muara Sungai, yang meliputi:

- 1. Kerajaan Balanipa
- . 2. Kerajaan Sendana
  - 3. Kerajaan Banggae
    - 4. Kerajaan Pamboang
  - 5. Kerajaan Tapalang
    - 6. Kerajaan Mamuju
  - 7. Kerajaan Binuang

B Daud Limbugau, "Federasi Kerajaan-kerajaan Lokal Pitu Ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga" (Makalah, Majene, 1987) hal. 1.

Kedua kelompok kerajaan inilah yang mengadakan perjanjian yang dikenal dengan Perjanjian Luyo.

#### 1.3 Metode.

Untuk mencapai karya sejarah yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah, maka tuntutan awal buat
seorang penulis adalah pemahaman terhadap metode sejarah,
sebab hal ini merupakan cara atau taktik dalam mengorek
informasi tentang peristiwa-peristiwa yang telah terjadi
untuk dijadikan fakta dalam membangun kembali peristiwa
masa lampau. Tentang metode itu, Hugiono berpendapat:

"Proses untuk mengkaji dan menguji kebenaran rekaman dan peninggalan-peninggalan masa lampau dan menganalisa secara kritis disebut metode seja rah ... metode sejarah bertujuan memastikan dan mengatakan kembali fakta masa lampau"

Berangkat dari hal tersebut, maka cara kerja penulis dalam meneliti dan menyusun tulisan ini berpijak pada fase-fase sebagai berikut:

- a. Mencari, yaitu menjejaki objek yang akan ditulis.
- Mengidentifikasi atau menilai jejak-jejak itu secara teliti.
- c. Hasil dari jejak itu memberikan informasi tentang masa di mana peristiwa itu terjadi dan muncullah imajinasi.
- d. Melaporkan hasil imajinatif dari peristiwa tersebut.

<sup>9</sup> Hugiono dan P.K. Poerwantana, op.cit. hal 40.

Sesuai dengan cara kerja tersebut di atas, maka dalam tulisan ini akan digunakan metode yang terbagi dalam empat kelompok sebagai berikut:

- a. Heuristik : adalah tahap untuk mencari dan menemukan jejak-jejak dari peninggalan masa lalu, berupa benda-benda, sumber-sumber tertulis, dan sumber lisan.
- b. Kritik Sumber: adalah usaha untuk menyeleksi data-data yang diperoleh melalui tahap pertama untuk mendapatkan data-data yang relevan dan dianggap valid. Kritik yang dimaksud adalah kritik interen dan kritik eksteren.
- c. Interpretasi: adalah fase penafsiran terhadap faktafakta yang telah melalui fase kedua.
- d. Historiografi: yaitu fase memaparkan hasil penelitian dalam bentuk tulisan. Fase ini merupakan fase akhir dalam penelitian ini.

Untuk mencapai karya sejarah yang lebih bernuansa, maka bantuan ilmu-ilmu sosial sebagai alat dalam menganalisis fakta-fakta yang telah didapatkan guna mendekati kebenaran dari peristiwa yang dikaji. Sejalan dengan hal tersebut, maka Sartono Kartodirjo berpendapat:

"Kisah sejarah akan lebih mendalam dan bernuansa bila dipergunakan pendekatan dengan dimensi-dimensi sesial, ekonomi, dan budaya. Itulah yang dinamakan pendekatan multidimensional. Pendekatan dengan banyak dimensi ... bagi pendekatan sosial dibutuhkan pertolongan sosiologi. Bagi pendekatan ekonomis dibutuhkan pertolongan ilmu ekonomi. Bagi pendekatan kultural dibutuhkan bantuan antropologi. Inilah yang disebut metode interdisipliner". 10.

Pendekatan multidimensional serasa memungkinkan dalam penulisan sejarah karena sejarah tidak terlepas dari kepentingan-kepentingan manusia dari dimensi sosial, dimensi kultural, dimensi politik, dan dimensi ekonomi. Dalam penulisan sejarah sosial-politik, maka pendekatan (aproach) yang digunakan adalah ilmu sosiologi dan politik. Dalam hal ini, Sartono Kartodirjo berpendapat:

"Pendekatan sosiologi sudah barang tentu akan meneropong segi-segi sosial peristiwa yang dikaji, umpamanya golongan sosial mana yang berperan, serta nilai-nilainya, hubungan dengan golongan lain, konflik berdasarkan kepentingan, ideologi, ...

Pendekatan politikologis menyoroti struktur kekuasaan, jenis kepentingan, hierarki sosial, dan pertentangan kekuasaan".

Terbentuknya suatu kelompok menjadi suatu kesatuan yang lebih besar dan lebih kuat cenderung dipengaruhi oleh faktor perluasan wilayah (ekspansi dan perang) dan perjuangan paham (ideologi). Hal ini menuntut kelompok-kelompok untuk berkompetisi dalam menunjukkan eksistensi kelompoknya. Bila demikian, hal yang terlepaskan adalah terjadinya konflik, baik konflik dalam tingkat ideologi,

<sup>10</sup> Sartono Kartodirjo, Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia (Jakarta, 1982) hal. vii.

<sup>11</sup> \_\_\_\_\_, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah (Jakarta, 1992) hal. 4.

politik.12 maupun konflik yang bersifat Terjadinya ini sebagai akibat dari antagonisme perbedaan antarkelompok yang saling berkompetisi, misalnya perbedaan ideologi, lingkungan dab budaya. Terkadang perbedaanperbedaan itu memberi batasan yang lebih bersifat penggarisan teritorial antarwilayah, yang juga merupakan sumber konflik. Kontak-kontak yang dilakukan (baik langsung maupun tidak langsung) terhadap kelompok lain lebih membentuk (memperkuat) integritas interen dan cenderung merapuhkan integritas eksteren. Konsekuensinya adalah terjadinya kompetisi dengan kelompok-kelompok lain, seperti yang dikemukakan oleh Duverger,

"Membagi-bagi dan memisah-misahkan ruang karena kondisi geografis, menghasilkan kelompok orang yang anggota-anggotanya merasa saling tergantung satu sama lain dan berkompetisi dengan kelompok-kelompok lain". 13.

Dalam Abad XVI di kawasan Mandar terbentuk dua persekutuan kerajaan menurut garis teritorial. Pitu Ulunna Salu merupakan persekutuan kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan, dan Pitu Babana Binanga adalah persekutuan kerajaan-kerajaan di daerah pesisir. Persekutuan ini dapat dikatigorikan sebagai Federasi menurut pembagian C.F. Strong. Dikatakannya:

<sup>12</sup> Nasikum, Sistem Sosial Indonesia (Jakarta, 1989) hal 70.

Maurice Duverger, Sosiologi Politik (Jakarta, 1989) hal. 249.

"Untuk membentuk suatu negara federal diperlukan dua syarat, yaitu: (1) adanya perasaan sebangsa dan antara kesatuan-kesatuan politik yang hendak membentuk federasi itu, dan (2) adanya keinginan pada persatuan-kesatuan politik yang hendak mengadakan federasi untuk mengadakan ikatan terbatas, oleh karena apabila kesatuan-kesatuan politik itu menghendaki persatuan sepenuhnya, maka bukan federasilah yang akan dibentuk, melainkan negara kesatuan".

Dengan terbentuknya kedua federasi ini ternyata membawa dampak sosial-politik yakni terjadinya konflik yang berkepanjangan antarkeduanya, namun konflik-konflik itu pula yang mempercepat proses perdamaian antar kedua kelompok ini. Dalam membahas permasalahan ini, kiranya lebih relevan dengan teori fungsional struktur (equilibrium theories atau integration theories) yang mengatakan:

"Suatu masyarakat senantiasa terintegrasi di atas tubuhnya konsensus di antara sebagian besar anggota masyarakatnya dalam nilai kemasyarakatan yang bersifat fundamental".

Teori-teori yang telah disebutkan di atas digunakan sebagai alat bantu dalam merekonstruksi permasalahan ini, atau sebagai instrumen (untuk melihat gejala) dalam pembahasan ini.

Miriam Budiarjo, Dasar-dasar Ilmu Politik (Jakarta, 1988) hal. 142.

<sup>15</sup> Nasikum, op. cit. hal. 69

### 1.4 Tinjauan Sumber

Seperti yang telah disebutkan sebelumnya bahwa dalam mengkaji objek ini, digunakan dua sumber yakni sumber tertulis dan sumber lisan. Sumber tertulis berupa buku dan artikel, termasuk di dalamnya naskah-naskah kuno (lontarak) yang menunjang penulisan ini. Sedangkan sumber lisan berupa ceritera rakyat.

Sumber-sumber yang dimaksud akan diuraikan beserta kandungannya berikut ini:

- 1.4.1 Lontarak : Ada beberapa lontarak yang digunakan sebagai sumber dalam penulisan ini, yakni :
  - Lontarak Mandar: adalah hasil transliterasi dan terjemahan oleh Tenriadji dan G.J. Wolhoff yang dimuat dalam majalah Bahasa dan budaya. Isi dari lontarak ini adalah terbentuknya kerajaan Balanipa, terbentuknya Federasi Pitu Babana Binanga.
  - Lontarak Pattapingang Mandar. Lontarak ini memuat perjanjian Tamajarra (hal. 8-10) dan perjanjian Luyo dan beberapa peristiwa lain tentang kerajaan Sendana dan Balanipa.
  - Pappasang dan Kalindaqdaq. Sumber ini adalah hasil transliterasi dan terjemahan dari lontarak oleh Depertemen Pensisikan dan Kebudayaan Sulawesi Selatan. Isi dari sumber ini adalah

sejarah terbentuknya Pitu Babana Binanga dan hubungannya dengan Pitu Ulunna Salu.

- O Diadaq O Dibiasa. Sumber ini adalah naskah lontarak Mandar yang berisi tentang petuahpetuah dan beberapa konsepsi budaya Mandar.
- Toloq Mandar. Transliterasi dan terjemahan M.T.
   Azis Syah. Isi dari sumber ini adalah ungkapanungkapan sastra Mandar yang berbau sejarah.
- 1.4.2 Mengenal Pitu Babana Binanga Dalam Lintasan Sejarah Karangan H. Saharuddin. Sumber ini memberikan informasi tentang sistem pemerintahan kerajaan Balanipa dan terbentuknya Pitu Babana Binanga serta hubungannya dengan Pitu Ulunna Salu.
- 1.4.3 Beberapa Perjanjian dan Hukum Tradisi Mandar

  Disusun oleh A.M. Nandra. Sumber ini diangkat dari
  lontarak Pattapingang Mandar, lontarak Sendana dan
  lontarak Balanipa. Isi dari sumber ini adalah perjanjian
  Luyo dan Beberapa perjanjian lokal lainnya.

### 1.4.4 Sejarah Gowa

Isinya adalah pertumbuhan dan perkembangan Kerajaan Gowa serta hubungannya dengan Mandar.

#### 1.4.5 Sumber Lisan

Sumber lisan yang digunakan oleh penulis adalah Pau-Pau, yakni ceritera yang disampaikan dari mulut ke mulut, yang merupakan tradisi lisan dari daerah Ulunna Salu.

# BAB II MANDAR DALAM PERSPEKTIF

#### 2.1 Keadsan Geografis

Daerah Mandar terletak pada bagian Barat jazirah Sulawesi Selatan, kurang lebih 300 Kilometer di sebelah Utara Kota Madya Ujung Pandang. Terletak antara 118° dan 119°BT. dan antara 1° dan 3°LS.

Pada zaman penjajahan Belanda, daerah Mandar berstatus Afdeling yang terdiri atas empat Onder Afdeling yaitu:

- 1. Onder Afdeling Majene
- 2. Onder Afdeling Mamuju
- 3. Onder Afdeling Polewali
- 4. Onder Afdeling Mamasa

Pada zaman kemerdekaan dengan Undang-undang nomor 29 tahun 1959 Mandar terbagi menjadi tiga daerah tingkat II masing-masing,

- 1. Kabupaten Majene
- 2. Kabupaten Mamuju
- 3. Kabupaten Polewali Mamasa (Polmas).

Luas wilayah Mandar sesuai dengan Undang-undang nomor 29 tahun 1959 adalah 2.353.940. ha, atau 23.539,40.Km<sup>2</sup>, dengan perincian sebagai berikut:

| No.    | Kabupaten | Luas (ha)  | Luas (Km)  |
|--------|-----------|------------|------------|
| 1.     | Mamuju    | 1.162.240. | 11.622,40. |
| 7      |           |            |            |
| 2.     | Majene    | 193.200.   | 1.932,00   |
| 3,     | Polmas    | 998.500    | 9.985,00   |
| Jumlah |           | 2.353.940. | 23.539,40. |

Dari luas wilayah tersebut di atas, maka 65%dari luas dimanfaatkan sebagai lahan pertambakan, sementara selebihnya dimanfaatkan sebagai lahan pertambakan, dan sebagian belum rjamah. Sebagian besar masyarakat Mandar bergerak dalam bidang pertanian, hal ini dimungkinkan oleh karena kondisi alamnya yang sangat potensial untuk bidang pertanian. Keadaan daerah Mandar terdiri atas dataran rendah, dari kabupaten Polewali Mamasa hingga kabupaten Mamuju, terutama daerah-daerah pesisir pantai. Pada dataran rendah, masyarakat bergerak dalam bidang pertambakan, nelayan (perikanan laut) dan persawahan, sedangkan di daerah pegunungan masyarakat bergerak dalam bidang perkebunan (Kopi, Coklat, dan tanaman keras lainnya).

Sektor perikanan dan pertanian, dua sektor yang hampir merupakan pekerjaan popok masyarakat Mandar. Sektor perikanan memungkinkan oleh karena kawasan Mandar terletak di sepanjang pesisir pantai yang kaya akan hasil laut, sedangkan sektor pertanian sangat ditunjang oleh iklim

yang lembab dengan curah hujan yang sedang. Selain kedua sektor tersebut, masyarakat Mandar juga bergerak dalam bidang perdagangan, terutama masyarakat yang berdomisili di daerah dataran rendah yang mengadakan hubungan dagang dengan daerah-daerah lain.

Batas daerah Mandar dapat diuraikan sebagai berikut:

- Sebelah Utara berbatasan dengan Sulawesi Tengah (kabupaten Donggala).
- Sebelah Timur berbatasan dengan kabupaten Luwu dan kabupaten Tana Toraja.
- Sebelah Selatan berbatasan dengan kabupaten Pinrang.
- Sebelah Barat berbatasan dengan Selat Makassar.

### 2.2 Latar Belakang Historis

Seperti awal sejarah kerajaan-kerajaan lain di Sulawesi Selatan yang pada umumnya dimulai dari adanya turunnya Tomanurung (orang yang turun atau diturunkan ke bumi), maka awal sejarah Mandar pun dimulai dari turunnya ke bumi orang yang dianggap luar biasa, manusia istimewa dan kharismatik yakni Tomanurung<sup>1</sup>. Hal ini telah menjadi mitos dalam masyarakat yang tidak dijamin kebenarannya karena ahanya berkemabang secara lisan dan secara turun temurun; namun demikian mitos tersebut memberi pedoman,

Mattulada, Latoa, Suatu Lukisan Analitis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis (Jakarta, 1975).

arah serta pegangan manusia untuk menegaskan asal-usul nenek moyangnya<sup>2</sup>. Kebenaran mutlak dari sebuah mitos yakni ide dan sasaran mitos.

Awal sejarah orang-orang Mandar dimulai dari orangorang yang berdiam di daerah Bulomappa (hutan bambu) atau daerah Tabulahan. Pada suatu hari daerah ini kedatangan seorang perempuan cantik yang tidak diketahui usulnya. Kedatangan orang tersebut terdapat sebuah perahu yang bentuknya kecil (sampan). Karena ditemukan di dek air (pinggir sungai), maka masyarakat memperkirakan datangnya melalui jalur air (sungai) dengan menggunakan perahu hingga tiba di daerah tersebut. Karena itu pulalah sehingga masyarakat menyapanya dengan nama Torijeqne yang artinya orang dari air. Berselang beberapa waktu, masyarakat digemparkan lagi oleh kedatangan seseorang yang tidak diketahui asalnya. Orang tersebut membawa barangbarang pusaka dan mengaku bernama Pongkapadang. Sikapnya yang ramah dan dari raut wajahnya menampakkan sinar keberanian, sehingga disambut baik oleh masyarakat. Karena kedatangan kedua orang aneh ini tidak jauh berselang waktunya dan dianggap pasangan ideal maka masyarakat setempat menjadikannya sebagai pemimpin. Dari pasangan inilah yang menurunkan keturunan yang kelak menjadi pemimpin di kawasan Mandar, mulai dari pegunungan hingga

Limbugau, Op. Cit. hal. 3.

ke pesisir pantai. Pasangan Pongkapadang dan Torijeqne melahirkan tujuh orang anak, salah seorang dari ketujuh bersaudara ini melahirkan sebelas orang anak, diantaranya Topali, kemudian Topali melahirkan Tabitoen, kemudian Tabitoen melahirkan Tourra-urra yang diperisterikan oleh Puang Digandang Tomakaka Napo. Pasangan yang terakhir inilah yang melahirkan raja pertama kerajaan Balanipa yakni Manyambungi alias Todilaling.

Sumber lain secara rinci menyebutkan persebaran anak cucu Pongkapadang sebagai berikut 3.

Pongkapadang di Tabulahan melahirkan 11 orang anak yakni:

| 1. | Lasimbadatu (pr) pergi ke | <br> | Tubbi        |
|----|---------------------------|------|--------------|
| 2, | Daeng Tamanan             | <br> | Aralle       |
| 3, | Makkadeng pergi ke        | <br> | Mamuju       |
| 4. | Takarabatu                | <br> | Limboro      |
| 5. | Tabulibassi               | <br> | Tappalang    |
| 6. | Tomematakalakia           | <br> | Mekanta      |
| 7. | Takayang Pudung           | <br> | Pambusuang   |
| 8. | Batti Padang              | <br> | Rantebulahan |
| 9. | Daeng atana               | <br> | Mambie       |
| 10 | . Daeng Maganna           | <br> | Bambang      |
| 11 | . Talabinna (pr)          | <br> | Mangki       |
|    |                           |      |              |

Lasimbadatu dari Tubbi berangkat ke Bone menemui neneknya bernama Landobelue. Setibanya di sana, ia

Tenriadji, "Hikayat Tanah Mandar", Bahasa dan Budaya (Jakarta, 1961) hal. 19.

berjumpa dengan Pullaju sepupu sekalinya, yakni anak dari Lombensusu di Galumpang atau saudara kandang Pongkapadang. Oleh karena Lasimbadatu dan Pullaja saling menyintai, maka oleh Landobelue keduanya dipertemukan dan dikawinkan. Atas perkawinan itu, lahir sebelas orang anak yaitu<sup>4</sup>:

| 1. Taloajak (pr) pergi ke | Tubbi     |
|---------------------------|-----------|
| 2. Tabitung               | Balanipa  |
| 3. Daeng Marae            | Taramanu  |
| 4. Takanatja              | Allu      |
| 5. Tandiri                | Tjenrana  |
| c. Takanae                | Tappalang |
| 7. Tasahanan pergi ke     | Mamuju    |
| 8. Daeng Malulun          | Ulumandar |
| 9. Marimbu                | Matanga   |
| 10. Taajoan               | Bulo      |
| 11. Salabi                | Sumarrang |

Suatu ketika kesebelas bersaudara ini berangkat ke
Peandulan yang terletak di Limboro dekat Napo guna
mengambil pucuk andulan sebagai bahan benang tenunan.
Setelah mereka memperoleh bahan tersebut, mereka kembali
ke Tuqbi kecuali seorang yang bernama Tabitung yang
memilih tinggal dengan alasan ingin berkebun. Pada suatu
hari anak Tomakaka Napo pergi berburuh dan dilihatnyalah

<sup>4</sup> Ibid. hal. 20.

Tabitung sedang berkebun. Menurutnya Tabitung sangat cantik, karena itu ia kembali dan menyampaikan perihal itu kepada ayahnya, sekaligus memaksa agar dikawinkan dengan gadis Tabitung. Karena diketahui bahwa Tabitung adalah anak dari Lasimbadatu, cucu Pongka padang, maka Tomakaka Napo mengabulkan permintaan anaknya untuk dikawinkan Hasil dari perkawinan itu kemudian melahirkan seorang anak lakilaki yang bernama Manyambungi.

Sumber lain yang merinci geneologi Balanipa sebagai berikut<sup>5</sup>:

Sejarah Balanipa dimulai dari Tomanurung yang turun ke hulu sungai saqdan dan memperisteri Tokombong di Buraq (yang muncul dari busa). Ia melahirkan Towanua Pong yang kemudian beristerikan Tobisse di Tallang (yang ke luar dari bambu). Dari perkawinan ini kemudian melahirkan lima orang anak yaitu:

- 1. Ilando Belue yang pergi ke Gowa
- 2. Ilaso Keppang yang pergi ke Luwu
- 3. Sambabang yang pergi ke Mambulilling
- 4. Tapandorra yang pergi ke Karonnangang (Galumpang)
- 5. Ilando Guttu yang menetap di Ulu Saqdan.

Dalam perkembangannya, Tapandorra melahirkan Iratibiang, kemudian Iratibiang melahirkan Tasudidi, kemudian Tasudidi melahirkan Tamboka Padang. Tamboka

Tenriadji, Op. Cit. hal. 8.

Padang memperisterikan Tasandrobone yang dikatakan terdampar di Buttu Bulo (Tabulahan) yakni di bukit bambu yang dikelilingi oleh air. Dari perkawinan itu, maka lahirlah Tabeloratte yang dikawini oleh Tomatekkeng Bassi (yang bertongkat besi). Dari perkawinan itu, melahirkan Daeng Lamalle, dari Daeng Lamalle itu kemudian beranak sebelas, diantaranya Topali yang kemudian menjadi Tomakaka di Lemo, yang bertetangga dengan daerah Napo. Topali yang melahirkan Tabitun dan Tabitun melahirkan Tourra-urra, yang dikawini oleh Puang di Gandang Tomakaka Napo. Dari pasangan ini kemudian melahirkan Manyambungi alias Todilaling, yang kemudian menjadi raja Balanipa I.

. Sumber lain mengungkapkan pangkal silsilah nenek moyang Mandar dalam bentuk lisan yakni sengo-sengo (sejenis puisi) orang Ulunna Salu yang berbunyi:

"Mekutana kada ada', Mettule' bukunna lita', Uruna Titanan indo, Tiosok tapanalangan, Titale tau di Bone, Roka' kalumbu dirapa', Tondo' Gowa, Maluttu'na Taniabe, Luttu' dai' di 'Tasussung, Rabummi Sawerigading, Unteppo' kaju bilande, Nasombalan sau' jaba, Napopetangnga jolongan, Ke'de' nene' Pongkapadang, Usariri padalinna, Ussele tambaloanna, Mentanete dao mai, Tanete Landa Banua, Tirassa di Tabulahan, Tungka seppon buntu bulo, Umpadadi tau pitu, Dadi to sapulo mesa, Iyan laun taha mana', laun bisa' parandanan".

#### Artinya:

"Bertanya tentang adat, bertanya tentang kekuatan negeri. Permulaan lahirnya Ibu dan berkembangnya menjadi rumpun keluarga. Terpencar manusia di Bone, yang telah bersatu kokoh, lalu

<sup>6</sup> Limbugau, Op. Cit. hal. 5.

menjadi hancur di kerajaan Gowa. Taniabe meninggalkan negerinya, menuju utara tassung. Sawerigading keluardari kediamannya, mengambil kayu bilande lalu berlayar ke Jawa, mengarungi lautan samudera. Nenek Pongkapadang meninggalkan negerinya, membawa gong, lengkap dengan kelewangnya, lewat sebuah pegunungan, yang disebut Landa Banua. Akhir perjalanannya sampai di Tabulahan, melahirkan tujuh orang anak, dari tujuh menjadi sebelas, merekalah yang memberi pusaka, dan menegakkan keadilan".

Sumber-sumber di atas memberi petunjuk mengapa Ulunna Salu dan Babana Binanga bersaudara (satu rumpun), karena orang sebelaslah asalnya. Para pemimpin-pemimpin negeri di kawasan Nandar asalnya adalah dari keturunan nenek Pongkapadang dan Torijeque, baik yang berkembang di daerah pegunungan, maupun yang berkembang di daerah pesisir p. tai. Meskipun demikian, sumber-sumber di atas menyebut nama nenek moyangnya yang berbeda, namun perbedaan itu sesungguhnya hanyalah perbedaan penuturan kata saja, tapi arti dan maksudnya sama. Pongkapadang berasal dari kata Pongka artinya Pokok dan Padang artinya tanah atsu daerah. Sedangkan Banua Pong berasal dari kata Banua yang berarti wilayah atau daerah, sedangkan Pong artinya Pokok. Jadi maksud kedua nama nenek moyang suku Mandar sesuai dengan sumber-sumber tersebut di atas adalah berarti Pokok Tanah, Pokok Negeri, atau Pokok Wilayah.

#### 2.3 Keadaan Sosial Budaya

Dalam setiap masyarakat, terdapat pelapisan masyarakat yang merupakan ciri masyarakat tersebut.

Pelapisan masyarakat terjadi oleh karena dibutuhkan dalam suatu masyarakat yang teratur, bahkan merupakan ciri yang bersifat tetap dan umum<sup>7</sup>. Demikian pula yang terjadi dalam kehidupan masyarakat Mandar, yang hidup berdampingan dengan sesamanya orang Mandar. Pelapisan masyarakat ini untuk membedakan antargolongan yang ada di dalamnya. Pelapisan ini merupakan ciri implikasi budaya Mandar yang merupakan warisan dari nenek moyang suku Mandar yang merintis cara hidup orang-orang Mandar dalam bermasyarakat<sup>8</sup>. Pelapisan masyarakat secara garis besarnya dapat diuraikan sebagai berikut:

- A. Lapisan Todiang Lagana.

  Golongan ini adalah keturunan raja yang berdarah murni,
  golongan yang berhak dipilih menjadi raja.
- B. Lapisan Tau Maradeka.

  Golongan ini terbagi atas: Golongan Tau Pia

   Golongan Tau Samar
  - Golongan-golongan ini dapat menduduki jabatan sebagai Pabbicara atau Pappuangan dan Kadi.
- C. Lapisan Batua.
  Golongan ini adalah lapisan terbawah, sebagai anggota masyarakat biasa.

<sup>7</sup> Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta, 1986) hal. 175.

Abd. Madjid Kallo, "Pelapisan Sosial Masyarakat Mandar", (Makalah, Panitia Seminar Kebudayaan Mandar, Majene, 1987) hal. 3.

Pada masyarakat Mandar, bahasa yang digunakan sebagai bahasa pergaulan atau bahasa sehari-hari adalah bahasa Mandar. Karena intu dalam masyarakat dikenal berbagai istilah dalam membedakan tugas dan fungsi anggota masyarakat yang hidup berdampingan tersebut. Misalnya: Maraqdia, Tomakaka, Pappuangan, Paqbicara, dan sebagainya.

Dalam bidang seni, masyarakat Mandar mengenal jenisjenis puisi atau pantun seperti Kalindaqdaq atau sengosengo. Kalindaqdaq Mandar dapat kita lihat salah satu baitnya berikut ini:

> "I'dao utunda-tunda Usayangngio tia Dota o anja Dao di tau leang<sup>9</sup>"

#### Artinya:

Engkau tak kukutuk Engkau amat kusayang Tapi engkau lebih baik mati Dari pada disunting orang lain

Masyarakat Mandar juga mengenal berbagai permainanpermainan rakyat yang dimainkan pada waktu-waktu tertentu, seperti:

# 1. Maqsintio (main ayun-ayun)

Permainan ini dimainkan oleh kaum wanita di saat padi sudah berbuah. Maksudnya untuk mempercepat proses padi

Muthalib, dkk. Trans. dan Terj. Pappasang dan Kalindaqdaq (Dep. P dan K, 1986) hal 116.

anggapan bahwa padi-padi itu memahami kubutuhan pokok manusia yang mendesak.

#### 2. Maggasing

Permainan ini dimainkan oleh kaum pria. Ma'gasing ini dimainkan sesudah panen sebagai tanda kegembiraan. Bahannya terbuat dari kayu yang dililiti tali kemudian diputar di lapangan terbuka dan ditonton oleh masyarakat.

#### 3. Maglogo

Permainan ini juga dimainkan sesudah panen oleh kaum pria. Bahannya terbuat dari tempurung kelapa berbentuk segitiga. Mereka bermain berdasarkan garis-garis yang telah ditentukan dan para pemainnya biasanya berpasang-pasangan.

### . Paboboq

Permainan ini dilaksanakan di sawah ketika pembersihan sawah untuk siap ditanami kembali. Wanita-wanita dan kaum pria yang ada saling lempar melempar lumpur atau saling siram. Bila ada orang yang lewat di atas pematang, dan menyapa orang yang sedang kerja, langsung diserang oleh orang-orang yang kerja. Ciri-ciri dari permanian ini adalah nyanyian-nyanyian tanpa syair atau maqdondiq. Bila mendengar lagu itu dan tidak ingin terjun ke dalam, maka jangan menyapa sekalipun hanya tersenyum.

Permainan-permainan di atas berhubun; an langsung dengan pekerjaan utama masyarakat Mandar yakni bertani. Hal ini dapat dimengerti karena masyarakat Mandar sejak dari nenek moyangnya telah bergelut dalam bidang pertanian khususnya persawahan yang hasilnya langsung dikonsumsi. Selain itu terdapat pula upacara-upacara yang juga berhubungan dengan aktivitas sehari-hari masyarakat Mandar. Salah satu upacara yang menarik adalah upacara Paqtotiboyongan, yang merupakan tradisi masyarakat Mandar pegunungan dengan rangkaian acaranya sebagai berikut:

- Umbatta litaq, ialah memulai pekerjaan secara simbol dengan mengorbankan tiga ekor ayam.
- Mallekkoq, adalah pembersihan sawah dari rumput-rumput liar.
- Mantepo, yaitu pembentukan parit dan menimbung pematang sawah.
- Massese, adalah pembersihan pematang sawah dari rumputrumput yang mengganggu pertumbuhan padi.
- Mantodoq, mempertebal pematang dengan tanah/lumpur agar tidak bocor dan mudah dibersihkan.
- 6. Marruiq, mendatarkan lahan yang akan ditaburi benih.
- 7. Massalo, menghaluskan lahan yang akan ditaburi.
- 8. Mangngamboq, adalah menabur benih.
- 9. Tumoraq, membersihkan dan mengatur jarak padi.
- Maqpandita, membersihkan pematang dari rumput-rumput agar terhindar dari hama dan tikus.

- 11. Meampa Denaq, menjaga padi dari serangan burung Pipit atau ayam.
- 12. Maqketteq/Mangkaringiq, pemotongan padi secara ekstra panen. Padi yang sudah dipotong itu direbus, lalu dikeringkan. Setelah itu peserta upacara beristirahat menikmati sajian yang telah disiapkan.
- 13. Mepare, tahap ini adalah tahap pemotongan padi secara gotong royong. Biasanya orang-orang yangdatang membantu, diberikan padi setelah pemotongan/panen usai.
- 14. Mangallo, yakni menjemur hasil panenan
- 15. Maqrondon, yakni menurunkan padi dari jemuran.
- 16. Mapakissin/Mangnganna, tahap ini adalah tahap penyimpanan padi yang sudah kering ke dalam lumbung. Tahap ini diadakan kurban berupa ayam agar tidak termakan tikus.
- Maqpanda, tahap ini adalah tahap akhir dari upacara penanaman.

Tahap ini merupakan tahap istirahat penuh selama satu harisatu malam, jadi tidak boleh mengadakan aktifitas sebagai rasa syukur atas keberhasilan yang dicapai. Selain itu, juga masa perpisahan dengan dewa padi atau dikenal dengan dewata Totiboyong.

#### BAB III

#### LATAR BELAKANG LAHIRNYA PERJANJIAN LUYO

Suatu perjanjian lahir oleh karena dilatar belakangi oleh suatu kepentingan, baik kepentingan politik, sosial, budaya, maupun kepentingan ekonomi. Perjanjian menurut W.J.S. Poerdarminta adalah "Persetujuan (tertulis atau dengan lisan) yang dibuat oleh dua pihak atau lebih yang masing-masing berjanji akan menaati apa yang disebut dalam perjanjian itu". Demikian pula perjanjian yang diadakan di daerah Mandar pada Abad XVI antara federasi Pitu Ulunna Salu dengan federasi Pitu Babana Binanga, dua kelompok yang berbeda lingkungan dan sering terjadi konflik antarkeduanya.

Yang dimaksud dengan federasi disini adalah persatuan dari negara yang berdaulat untuk mempertahankan kemerdekaan ekstern dan intern, yang umumnya terbentuk untuk kepentingan politik luar negeri dan pertahanan keamanan<sup>2</sup>. Konsep ketatanegaraan seperti ini diterapkan di kawasan Mandar dalam abad XVI dengan ciri tersendiri, yang

h Limbugau disebut sebagai federasi yang masih sangat sederhana<sup>3</sup>. Yang penting dari suatu negara adalah tujuan

W.J.S. Poerdarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia (Jakarta, 1976) hal. 402.

Miriam Budiardjo, Dasar-dasar Ilmu Politik (Jakarta, 1988) hal. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Limbugau, "Federasi Kerajaan-kerajaan lokal Pitu Ulunna Salu Pitu Babana Binanga", Makalah (Majene, 1988) hal. 13.

dan hakekat dari negara itu sendiri. Hakekat dari suatu negara atau kerajaan adalah merupakan wadah untuk menjaga hak-hak masyarakat pendukungnya, menyatukan emosi dan cita-cita di mana manusia hidup berkelompok. Sejalan dengan hal tersebut, maka Kranenberg berpendapat bahwa:

"Suatu negara adalah ikatan golongan di mana manusia hidup bersama berdasarkan persamaan kepentingan, persamaan kehendak dan menyusun kekuatan untuk keamanan demi mempertahankan eksistensi mereka<sup>4</sup>"

Masyarakat pendukung kelompok-kelompok di kawasan Mandar hidup berkelompok untuk mempertahankan kehidupan mereka yang aman dan damai, meskipun demikian kompetisi antarkelompok mempercecat terbentuknya kelompok yang lebih besar dan lebih eksis. Hal yang tidak disadari adalah bahwa konflik yang berkepanjangan di kawasan ini mempercepat proses pertumbuhan masyarakat Mandar secara keseluruhan yang lebih maju dan lebih kuat.

Konflik-konflik yang terjadi antarkelompok merupakan awal terbentuknya Mandar, yang berasal dari kata Sipamandaq (saling menguatkan), yakni bersatunya Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga. Hal yang mendasar sebagai penyebab konflik antarkedua kelompok ini adalah perbedaan persepsi tentang konsep ideologi yang dianut. Kiranya hal inilah penyebab terbentuknya kedua kelompok di daerah ini.

Kranenberg, Ilmu Negara Umum (Pradnya Paramita, 1980) hal. 49.

#### 3.1 Terbentuknya Federasi Pitu Ulunna Salu

Dalam menelusuri terbentuknya federasi Pitu Ulunna Salu yang berada di daerah pegunungan Mandar, maka kendala utama yang dihadapi adalah kurangnya sumber-sumber khusus nya sumber tulisan yang memuat peristiwa tersebut. Hal ini dapat dipahami oleh karena masyarakat Ulunna Salu tidak mengenal tradisi tulisan, melainkan tradisi lisan yang disebut pau-pau5. Melalui pau-pau itulah mereka menurunkan petuah-petuah kepada anak cucunya secara turun temurun. Karena itu, sulit kiranya menentukan tanggal dan tahun peristiwa tersebut namun, tidak berarti bahwa tertutup kemungkinan mendekati peristiwa tersebut. Hal ini dapat didekati dengan menggunakan metode Perbandingan Sistoris, yakni membandingkan peristiwa yang terjadi sesudah dan sebelumnya, dan catatan-catatan sejarah dari daerah yang bertetangga dengan federasi Pitu Ulunna Salu seperti catatan sejarah dari Pitu Babana Binanga.

Terbentuknya federasi Pitu Ulunna Salu dilatarbelakangi oleh banyaknya ancaman (agresi) terhadap
kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan oleh kerajaan dari
luar. Karena itu, terdapat banyak peperangan yang terjadi
dalam upaya mempertahankan eksistensi daerah kekuasaannya
masing-masing. Misalnya Perang Tinata yaitu perang yang

Pau-pau adalah cerita yang disampaikan dari mulut ke mulut yang berisi tentang adat, peristiwa-pristiwa penting dan nama-nama pejabat kerajaan.

diakibatkan oleh serangan orang-orang Tinata terhadap Tabulahan dan mendesak sampai ke Mambi. Serangan ini hampir menghancurkan Tabulahan, namun bantuan datang dari Rantebulahan dibawah pimpinan London Dehata alias Tomampu. Bantuan ini mampu membendung serangan tersebut dan • mengusir pasukan-pasukan Tinata dari wilayah pegunungan Mandar<sup>6</sup>. Serangan lain datang dari *Lohe* yang juga misinya menghancurkan Tabulahan, namun serangan itu dapat pula teratasi berkat bantuan pasukan Rantebulahan dibawah pimpinan Parinding Bassi, bersama dua orang putranya, Manalolo dan Bundangngulu7. Serangan-serangan tersebut meskipun hanya ditujukan ke Tabulahan namun hal itu menghawatirkan kerajaan-kerajaan lain yang berada di daerah pegunungan. Yang lebih penting lagi adalah bahwa Tabulahan sangat dihargai oleh kerajaan-kerajaan lain sebagai tempat penyebaran nenek moyang suku Mandar yang berasal dari nenek Pongkapadang dan Torijeqne. Karena itu tidaklah mengherankan bila Rantebulahan sebagai rumpun negeri mati-matian membela Tabulahan, meskipun Rantebulahan merupakan negeri tersendiri dengan sistem merintahan sendiri. Sesungguhnya perang Lohe adalah perang saudara di wilayah Pitu Ulunna Salu yakni antara

M.T. Asiz Syah, "Akulturasi Kulture Antarkelompok Masyarakat di Kawasan Mandar Tempo Doeloe", Makalah (Majene, 1988) hal. 14.

<sup>7</sup> Limbugau Op.Cit hal. 15.

keturunan Talaqbina dari Kalumpang dengan kelompok yang bergabung dalam Pitu Ulunna Salu.

Dari keterangan tersebut di atas, maka permasalahan yang dihadapi adalah siapa perintis pembentukan federasi .

ini. Perintis persekutuan Pitu Ulunna Salu dari beberapa sumber dapat disebutkan sebagai berikut:

Sumber pertama menyebutkan :

"Terbentuknya Pitu Ulunna Salu setelah selesai perang Tinata. Pembentukan Pitu Ulunna Salu diprakarsai oleh Londang Dehahata alias Tomampu dari Rantebulahan dan Puang Banua dari Aralle"

Sumber kedua menyebutkan:

"Pitu Ulunna Salu terbentuk atas sponsor Pumbelo Padang dari Salu Banua Rantebulahan dengan Kakabisean dari Bambang" 9.

Selain sumber-sumber di atas, terdapat pula sumber yang membahas hal tersebut dalam versi yang berbeda. Disebutkan bahwa latar belakang terbentuknya Pitu Ulunna. Salu karena leluasanya pasukan-pasukan dari pesisir masuk ke wilayah kekuasaan kerajaan-kerajan Ulunna Salu untuk mengejar Jangan-jangan Maribanya 10 yang berakibat meletusnya perang Lohe 11.

<sup>8</sup> M.T. Azis Syah, Op. Cit. hal. 14.

Pau-pau dalam Azis Samar (Ungkapan Budaya dan Sejarah Polmas (Polmas, 1979) hal. 6.

Tenriadji, "Hikayat Tanah Mandar", Hadjalah Bahasa dan Budaja (Djakarta, 1955) hal. 25.

<sup>11</sup> Jangan-jangan Mariba bersaal dari bahasa Mandar yang berarti musuh, yang dimaksud adalah sisa-sisa laskar Pasokkorang yang melarikan diri.



Dari beberapa sumber di atas, tampaknya bahwa ketiganya memiliki versi masing-masing. Versi pertama menyebutkan Londong Dehata alias Tomampu bersama Puang Banua dari Aralle sebagai pemrakarsa terbentuknya Pitu Ulunna Salu. Versi kedua menyebutkan Pumbelo Padang dan Kakabisean sebagai sponsor terbentuknya Pitu Ulunna Salu, sementara versi lain menyebutkan Parinding Bassi sebagai penyelamat Tabulahan dan kemudian menjadi perintis persekutruan Pitu Ulunna Salu. Untuk menentukan perintis federasi ini, maka dianggap perlu melihat rentetan-rentetan peristiwa yang terjadi di kawasan ini.

Ketika kerajaan Pasokkorang diruntuhkan oleh pasukan dibawah pimpinan Todilaling, maka sebagian pasukannya melarikan diri ke dearah pegunungan untuk meminta perlindungan. Pasukan-pasukan ini perlindungan dari kerajaan-kerajaan Ulunna Salu, namun demikian pengejaran tetap dilakukan oleh pasukan Todilaling. Tekat Todilaling dalam menghabisi sisa-sisa Pasokkorang membuatnya mengadakan pengejarah terhadap Jangan-jangan Maribanya dari berbagai penjuru dan masuk kedalam wilayah kekuasaan kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan. Hal ini mendapat respon dari kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan yang merqasa tersinggung atas sikap pasukan dari pesisir pantai yang masuk kewilayahnya dan membunuh sisa-sisa pasukan Pasokkorang. Suatu hal yang bertentangan dengan adat masyarakat pegunungan bila hukum

mati dijalankan di daerahnya, sebab adat Ulunna Salu adalah Adaq Tuho (Hukum Hidup). Karena itu segala sanksi hukum didasarkan atas konsep hidup, dan mempantangkan praktek ukum mati di daerahnya, termasuk meneteskan darah dalam wilayshnya. Hal ini berangkat dari pesan leluhur nenek moyang mereka Ia kenna toqdoi rara litaq matei adaq, artinya Jika tanah ditetesi darah, maka mati pulalah adat. \* Sesungguhnya hal inilah yang paling mendasar mengapa kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan menolak pengejaran terhadap sisa-sisa pasukan Pasokkorang oleh pasukan yang dipimpin oleh Todilaling. Karena itu pasukan Todilaling dihadapi secara militer oleh kerajaan-kerajaan yang suki wilayahnya. Kekuatan pasukan gabungan dari daerah pesisir itu hanya dihadapi sendiri-sendiri oleh kerajaankerajaan di daerah ini, akibatnya mereka kewalahan dalam menghadapi pengejaran itu. Kerajaan-kerajaan bantuan kepada Tomakaka kewalahan itu meminta Rantebulahan, dan ternyata kekuatan Rantebulahan mampu membendung serangan dari pesisir pantai Mandar yang dipimpin oleh Todilaling. Karena itu, maka Todilaling memerintahkan pasukannya untuk kembali kepasisir. Selain karena hambatan itu, juga karena masalah interen menuntut Todilaling untuk segera kembali merapikan merapikan kerajaannya.

Setelah Todilaling meninggal, maka putranya Tomepayung yang menggantikannya. Pada masa pemerintahan Tomepayung pengejaran tetap dilakukan terhadap Janganjangan Maribanya. Hambatan yang dihadapi oleh Tomepayung justru semakin berat, oleh karena kerajaan-kerajaan di

ah pegunungan telah membentuk persekutuan yang dikenal dengan nama federasi Pitu Ulunna Salu. Bahkan secara politis kembali menjadi ancaman terhadap kerajaan-kerajaan di daerah pesisir pantai Mandar yang sangat agresif dalam mengembangkan dan memeperluas wilayahnya.

Dari keterangan-keterangan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa federasi Pitu Ulunna Salu terbentuk sekitar awal abad XVI Masehi, ketika pasukan-pasukan Todilaling menarik diri untuk menyelesaikan masalah interen kerajaannya. Momen yang digunakan oleh Londong Dehata dalam mempersatukan kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan adalah banyaknya ancaman dari luar terhadap kerajaan-kerajaan di daerah pegunungan. Selain serangan dari pesisir pantai, serangan juga datang dari orang-orang Tinata (orang-orang Kaili) yang hampir menguasai seluruh kerajaan yang berada di daerah pegunungan Mandar. Karena itu alternatif yang terbaik menurut Londong Dehata adalah mempersatukan kerajaan ini agar lebih besar dan lebih kuat dalam upaya membendung ekspansi dari kerajaan-kerajaan lain.

Anggota-anggota federasi ini dari berbagai sumber ternyata mempunyai versi masing-masing, baik dari sumber lisan (pau-pau) dari Ulunna Salu, maupun sumber lontarak dari Baba Binanga.

Sumber pau-pau menyebutkan bahwa yang bergabung dalam Pitu Ulunna Salu adalah, "Tabulahan, Aralle, Mambi, mentebulahan, Matanga, Tabang, dan Tu'bi" 12.

Sumber lain dalam bentuk tulisan mempunyai versi yang berbeda-beda, seperti yang tersebut di bawah ini:

- Sumber lontarak menulis, bahwa Pitu Ulunna Salu meliputi wilayah : Rantebulahan, Aralle, Mambi, Bambang, Messawa, Tabulahan dan Matanga<sup>13</sup>.
- 2. Sumber lain menyusun bahwa yang termasuk anggota federasi Pitu Ulunna Salu adalah: Aralle, Mambi, Bambang, Rantebulahan, Matanga, dan Tuqbi<sup>14</sup>. Dalam versi ini 'abulahan tidak masuk sebagai anggota sebab Tabulahan menjadi Induk federasi atau kedudukannya sebagai Indo Litaq Ulunna Salu.
- 3. Sumber dari artikel Tenriadji menyebutkan : bahwa negeri-negeri yang termasuk. wilayah Pitu Ulunna Salu adalah semua daerah yang hadir dalam pertemuan khusus membentuk federasi ini, yakni Aralle, Bambang, Mambie, Tabulahan, Matanga, Tuqbi, Rantebulahan, Messawa, Malobo,

<sup>12</sup> Pau-pau dalam Limbugau, Op. Cit. hal 17.

<sup>13</sup> Tenriadji Op. Cit. hal. 11.

<sup>14</sup> Muthalib, et.al. dkk. Pappasang dan Kalindaqdaq (Ujungpandang, 1985) hal. 81.

Salu Banua, Botteng, Pamusung, Salu Durian, Salu Allo, Salu Maka, Keppe, Talipuki, Mahelaan, Banua Saha, Usango dan Mamasa<sup>15</sup>.

Dari sumber-sumber di atas, maka pada garis besarnya dapat dibagi dalam dua katigori, pertama sangat terikat pada angka tujuh (pitu), dan membagi keanggotaannya dalam tujuh sesuai dengan tugas anggota federasi ini. Kedua terlepas dari angka tujuh. Pada versi ini nampaknya federasi Pitu Ulunna Salu tidak terbatas pada negerinegeri yang besar saja, melainkan juga termasuk negerinegeri yang kecil. Untuk memahami arti tujuh dalam federasi ini, kiranya dirasa perlu melihat tugas dan fungsi masing-masing anggotanya. Berkenan dengan hal tersebut, maka akan dikemukakan beberapa sumber berikut ini.

- Sumber lisan dari Ulunna Salu ((pau-pau) menyusun tugas anggota federasi Pitu Ulunna Salu sebagai berikut<sup>16</sup>:
- a. Tabulahan: tugasnya adalah Peanti Sakkuanna Kadinge, maksudnya adalah yang menangani masalah kesejahteraan di Pitu Ulunna Salu. Tugas kedua adalah Talao Rapagna Kada Nene, maksudnya adalah yang mengesahkan hasil musyawarah. Berkenan dengan fungsi itu, maka jabatan yang dipangkunya adalah Indo Litaq (Ibu Negeri).

<sup>15</sup> Tenriadji, Op. Cit. hal. 25.

<sup>16</sup> Limbugau, Op. Cit. hal. 18-19.

- b. Aralle: Tugasnya adalah Tomaqkadanna Pitu Ulunna Salu, Tomaq Pau-paunna Pitu Babana Binanga, maksudnya adalah sebagai juru bicara (ke dalam dan ke luar) Pitu lunna Salu. Tugas lainnya adalah Indo Kada Nene, maksudnya adalah yang duduk sebagai ketua dalam musyawarah se Pitu Ulunna Salu.
- c. Rantebulahan: tugasnya adalah To Maqdua Takin, Tomaqtallu Sulekka, maksudnya adalah yang bertanggung jawab dalam bidang politik, ekonomi, dan keamanan Pitu Ulunna Salu. Jabatannya dalam federasi ini adalah sebagai Indo Lembang artinya sebagai ketua dalam federasi Pitu Ulunna Salu.
- d. Mambi: tugasnya adalah Soqbens Pitu Ulunna Salu, aartinya yang menangani bidang pertanian Pitu Ulunna Salu. Tugas lainnya adalah Lantang Kada Nene, maksudnya adalah temapat bermusyawarah hadat--hadat Pitu Ulunna Salu.
- e. Tabang: tugasnya adalah Parahatangna Pitu Ulunna Salu, maksudnya adalah yang menjaga (menjamin) atas psatuan dan kesatuan negeri-negeri Pitu Ulunna Salu. Tugas lainnya adalah Bubunganna Kada Nene, maksudnya adalah pelindung hasil mausyawarah.
- f. Matanga: tugasnya adalah Andiri Tantipong, Sambo Langiqna Pitu Ulunna Salu, maksudnya dialah yang menangani masalah Pertahanan dan keamanan di wilayah Pitu Ulunna Salu. Tugas lainnya adalah Andirinna Kada Nene, maksudnya sebagai pennegak hasil musyawarah.

g. Tuqbi: tugasnya adalah Pangulu Bassinna Pitu Ulunna Salu, maksudnya dialah yang menjaga batas antara Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga. ugas lainnya adalah Govalinna Kada Nene, maksudnya penghubungantara Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga.

h. Bambang: tugasnya adalah Perodo Tinting Petundan Lappa-lappa, maksudnya dialah yang mengundang semua hadap bila ada hal yang akan dimusyawarakan. Tugas lainnya adalah Sugbuan Adagna Kada Nene, maksudnya dialah yang menyimpan dokumen mausyawarah.

Sumber lontarak menyusun sebagai berikut :

Berkata Indo Litaq Tomakaka di Tabulahan ketika membagi tugas di Pitu lunna Salu:

"Iqo Aralle Indo Sangkadanene anaq ulun anna Tabulahan tomantulaqna Pitu Ulunna Salu. Iqo Mambi Lantang Kadanene lempo kohing payakandeang. Iqo Bambang panggolihang paqsalungkuan tolamoli mamaq launnasalungku metindo adaqna itu Ulunna Salu. Iqo Rantebulahan tolamaqdua taking tolamaqtallu sulekka. Launteteng Kondo Sapata. Ia nadondonan dua takinna, Ia natibeang tallu sulekkana. Talanau-au naunna, tanalabaq mutu-mutunna. Keshaqi tomesala manaq tomelenda biasa di palluangna Pitu Ulunna Salu. Iqo Matanga, andihi tatemponna Pitu Ulunna Salu. Kasa maputena Pitu Babana Binanga. Iqo Tabang, bubunganna sangkada nene. Tallunna sangkadanene. Tala kapohaqaang Pitu Ulunna Salu. Talakabissiang Pitu Ulunna Salu. Iqo Tuqbi, Gualinna sangkadanene paladanna sangkada Tomatua"17.

artinya;

<sup>17</sup> Muthalib dkk. Op.Cit. hal. 25.

"Engkau Aralle sebagai juru penerang, Tabulahan sebagai penanggung jawab Pitu Ulunna Salu. Engkau Mambi, sebagai tempat musyawarah, Engkau Bambang, sebagai penghubung dan pembawa informasi di Pitu Ulunna Salu. Engkau Rantebulahan, sebagai pemegang politik, ekonomi dan keamanan Pitu Ulunna Salu dan membimbing Kondo Sapata. ngkau Matanga bertindaklah sebagai benteng pertahanan di Ulunna Salu dan di Baba binanga. Engkau Tabang, penyimpan hasil musyawarah. Engkau Tuqbi duduklah sebagai pelindung persatuan Ulunn Salu".

Sumber lain menyusun tugas-tugas dalam federasi Pitu
 Ulunna Salu sebagai berikut:

"Setelah Tomakaka RanteBulahan dilantik menjadi raja besar di Pitu Ulunna Salu dengan gelar Indo Lembang, dan membagi tugas masing-masing anggota sebagai berikut: Aralle dijadikan istri Rante Bulahan. Tabulahan dijadikan Ponna Lita yaitu pokok/inti semua raja-raja Ulunna Salu. Mambi dijadikan Lantang Kadanene yaitu tempat bermusyawarah hadat-hadat Pitu Ulunna Salu. Bambang dijadikan Suqbuan Adaq yakni menyimpan kerahasiaan adat dan hasil musyawarah. Matanga diberi tugas Andirinna Kada Nene yakni yang menegakkan hasil musyawarah. Tuqbi diberi tugas Tomessabe dipetahun yakni menjaga batas antara Ulunna Salu dengan Babana Binanga.

Dari sumber-sumber tersebut di atas, maka dapatlah disimpulkan bahwa anggota-anggota federasi Pitu Ulunna Salu meliputi: Rantebulahan, Aralle, Tabulahan, Mambi, Matanga, Tuqbi, Tabang. Sementara Bambang menggantikan Tuqbi setelah perang Lohe. Setelah menggantikan Tuqbi maka Bambang berfunngsi sebagai Parodo tinting lappaq-lappaq, atau sebagai aparat pertanian di Pitu Ulunna Salu.

<sup>18</sup> Tenriadji, Op. Cit. hal. 26.

Penamaan Pitu didasarkan atas fungsi masing-masing anggota yang duduk dalam federasi itu. Namun demikian tentulah masih terdapat kerajaan-kerajaan kecil yang berada di daerah pegunungan yang hanya karena karena tidak menduduki fungsi sehingga tidak masuk ke dalam katigori Pitu. Akan tetapi tetap di bawa naungan federasi ini.

Berangkat dari sumber-sumber di atas, maka dapatlah diperkirakan bahwa terbentuknya federasi Pitu Ulunna Salu pada Abad XVI, ketika pasukan Todilaling kembali ke daerahnya, dan penyebab akhir dari pembentukan ini adalah Perang Tinata.

## 3.2 Terbentuknya Federasi Pitu Babana Binanga

Lahirnya federasi Pitu Babana Binangan tidak terlepas dari terbentuknya kerajaan Balanipa, ebagai kerajaan yang besar di daerah pesisir pantai, maka Balanipa berinisiatif membentuk persekutuan kerajaan-kerajaan di daerah ini. Hanya berselang beberapa tahun setelah terbentuknya kerajaan Balanipa, ide pembentukan persekutuanpun terealisasi.

Sebelum kerajaan Balanipa berdiri di kawasan Mandar bagian Pantai, telah berdiri beberapa persekutuanpersekutuan kecil di daerah ini. Persekutuan yang terkenal adalah Appe Banua Kaiyang (empat negeri besar), masingmasing:

- 1. Napo
- 2. Samasundu

- 3. Mosso
- 4. Toda-todang

Menurut lontarak Adjo bahwa Appe Banua Kaiyang hanya dikepalai oleh seorang Tomakaka, yaoti Tomakaka Napo. Napo merupakan Ibu Banua yang melahirkan tiga Banua Kaiyang yang lain, antara lain Samasunsu dikepalai oleh seorang Pappuangan (yang dipertuan), Todatodang dan Mosso masingmasing dikepali seorang Maraqdial 19 . Selain Appe Banua Kaiyang, terdapat pula suatu kerajaan yang besar dan kuat serta memiliki penduduk yang cukup besar. Kerajaan tersebut adalah kerajaan Pasokkorang yang datang ke Mandar sebagai imigran yang mendiami daerah Mapili. Kehadiran kerajaan Pasokkorang mengancam stabilitas di kawasan Mandar, oleh karena tingkahnya yang sewenang-wenang rhadap penduduk daerah lain. Hal inilah yang tidak diterima oleh kelompok-kelompok yang hidup bertetangga dengan kerajaan Pasokkorang. Seperti yang diceriterakan bahwa:

"Pada suatu ketika, raja kerajaan Pasokkorang mendirikan istana kerajaan yang sangat megah. Pada saat peresmian istana tersebut, raja kerajaan Pasokkorang memilih permaisuri dari istri salah seorang bangsawan yang datang memberi selamat kepada raja Pasokkorang. Karena kehendak raja Pasokkorang, maka suaminya dibunuh, kemudian isterinya di rampas"

<sup>19</sup> Tenriadji, "Lontar Mandar", Madjalah Bahasa dan Budaja (DJakarta, 1955) hal. 10.

<sup>20</sup> M.T. Azis Syah, Op. Cit. hal. 11.

Hal ini mendapat tanggapan yang keras dari pihak Appe Banus Kaiyang, namun tanggapan itu tidak dihiraukan malah sikap rakyat dan raja Pasokkorang semakin brutal. Salah seorang dari Bangsawan kerajaan Ulu Salu, yakni Maraqdia Baro Baro datang ke kerajaan Pasokkorang untuk menasehati raja kerajaan Pasokkorang tas perbuatan masyarakatnya serta sikap raja yang sewenang-wenang terhadap orang lain. Nasehat itu ternyata ditanggapi secara negatir oleh raja kerajaan Pasokkorang sebagai tindakan mendikte raja. Saat itu Maragdia Baro Baro diusir pergi dengan kata-kata yang sangat menyakitkan, "Makira-kirao dilayu. Masinnao diakaiyangnga di Pasokkorang, perrubunoqo uanuo manini", artinya "lebih baik anda pulang, jangan sampai menjadi korban di tempat ini". Peristiwa ini disaksikan oleh beberapa pembesar kerajaan, seperti raja Andau dab raja Baneto. Karena itu kedua raja yang menyaksikan itu tidak simpatik terhadap raja pasokkorang tersebut.

Peristiwa ini merupakan momen terkahir buat kerajaankerajaan di kawasan Mandar untuk mengadakan penyerangan
serentak terhadap kerajaan Pasokkorang. Appe Banua Kaiyang
mengadakan pertemuan interen untuk membahas figur yang
akan memimpin kelompok ini dalam menyerang Pasokkorang
yang memiliki pasukan yang cukup tangguh. Atas usul Puang
di Pajosang, maka yang terpilih menjadi komandan pasukan
adalah Manyambungi putera Tomakaka Napo yang telah lama
tinggal di kerajaan Gowa sebagai pasukan inti Gowa.

Manyambungi terpilih sebagai komandan pasukan dengan pertimbangan bahwa Manyambungi telah berpengalaman dalam bidang militer. Karena itu, maka Puang di Pajosang mengutus wakilnya untuk menjemput Manyambungi di tanah Gowa.

Setelah Manyambungi tiba di Mandar, Manyambungi langsung menyusun strategi perang dalam menghadapi kerajaan Pasokkorang. Pengalamannya yang cukup banyak digunakan mengatur siasat atau taktik perang untuk menghancurkan kerajaan Pasokkorang. Untuk itu, maka langkah yang ditempuh Todilaling adalah mengundang beberapa kerajaan yang kurang puas atas tindak tanduk kerajaan Pasokkorang, baik kerajaan yang berada di daerah pegunungan maupun yang berada di pesisir pantai. Fokus pembicaraan pertemuan ini adalah penyerangan terhadap kerajaan Pasokkorang sebagai penyebab kekacauan di kawasan Mandar. Maraqdia BaroBaro, Tomakaka Andau, Baneto, Maraqdia Lenggo, Maraqdia Titi, mendukung serta bersedia membantu secara aktif dalam penyerangan itu. Beberapa dialog dalam pertemuan tersebut yang terdapat dalam lontarak sebagai berikut:

Berkata Todilaling, Madondong duambongi annaq ruppaqmo
Pasokkorang innamo nanauwa<sup>21</sup>, artinya, besok lusa jika
Pasokkorang runtuh, bagaimana rencana selanjutnya?". Pada
kesempatan'itu Maraqdia Baro Baro menjawab,

<sup>21</sup> Ibid. hal. 12-13.

"Innanna itaq namaeloq diamiqna, itaqmo sisattaq namaraja, pattujutta nala totoq Ulunna Salu, Parittiqna uwai, di lalanna Malosoq, lambi disaliwanna, ingganna di buttu di lappar, iamo loataq, iamo napogauq, iamo oloqta, ia naturuqi ingganna panambainna Pasokkorang lambiq di sambana. Ipaqmo naraja muaq rumpaqmi Pasokkorang".

#### Artinya:

"Kami pasrah kepada raja, apa kehendak paduka tuan raja kami taat. Kehendak tuanku menentukan nasib Ulunna Salu, Taparittiqna uwai, di dalam dan di luar wilayah Malosoq hingga ke dataran tinggi dan datara rendah. Apa perintah tuan raja itulah yang dilaksanakan, demikian pula seluruh rakyat di Pasokkorang sebab tuanlah penguasa jika Pasokkorang runtuh".

Kemudian Todilaling menutup dengan kata, "Mapiammi tuquiyamo uisseng. Iyamo nama ola olona, iqo namaq pondoqna" artinya, baiklah, itulah yang kuketahui. Saya menyerang dari arah depan, dan kalian dari arah belakang". Dalam dialog itu, Todilaling mencari alternatih yang terbaik jika Pasokkorang runtuh. Selain itu, untuk menghadapi Pasokkorang todilaling berupaya meyakinkan perserta pertemuan itu akan kuatnya pasukan bila dihadapi secra bersama-sama sesuai dengan hasil pertemuan itu. Setelah pertemuan selesai, peserta kembali ke daerahnya masing-masing untuk mempersiapkan pasukan dan perlengkapan lain yang dibutuhkan dalam penyerangan itu.

Ada beberapa hal yang mendasar sehingga kerajaan Pasokkorang diserang dan akan dibumihanguskan:

 Orang-orang Napo dilarang keras mendirinkan rumah di Tamajarra.

- 2. Kalau orang-orang Napo, Mosso, Toda-Todang, dan Samasundu lewat di Pasokkorang, sementara penutup kepalanya miring, maka langsung ditampar oleh orang-orang Pasokkorang yang menemuinya.
- 3. Kalau orang Pasokkorang ke Napo dan melihat orang memakai sarung sutera, maka sarung suteranya dikeluarkan dan dijadikan lap.
- 4. Kalau orang-orang Pasokkorang menemui gadis cantik dari daerah lain, maka gadis-gadis itu ditangkap, lalu diperkosa kemudian dibunuh.
- Orang-orang Pasokkorang sering mengambil isteri orang tanpa memandang bulu.

Bers lang beberapa hari setelah pertemuan tersebut, maka berangkatlah pasukan pertama membawa perhiasan kesukaan orang-orang Pasokkorang, serperti manik-manik dan piring-piring kuningan. Perhiasan-perhiasan tersebut ditaburkan pada benteng pertahanan Pasokkorang, yang berupa belukar berduri. Perhiasan-perhiasan tersebut ditaburkan dimalam hari, dan pagi harinya seorang penjaga benteng melaporkan kepada raja Pasokkorang bahwa benteng pertahanan pertama berhamburan perhiasan-perhiasan kesukaan raja yakni manik-manik dan piring-piring kuningan. Oleh raja Pasokkorang diperintahkanlah untuk membabat belukar tersebut dan mengambil barang-barang yang berhamburan di dalamnya untuk diserahkan kepada raja. Seluruh masyarakat dikerahkan untuk membabat belukar itu, sehingga rintangan pertama

buat musuhpun sudah tidak ada. Tiga hari setelah pembabatan itu, maka oleh Todilaling diperintahkan kepada pasukan Maraqdia Baro Baro, Titi, Lenggo, Baneto dan pasukan Andauq untuk membakar benteng Pasokkorang yang telah kering<sup>22</sup>. Sementara api mengamuk, pasukanpun memukul gendrang sambil berteriak-teriak pertanda perang telah meletus. Pasukan Todilaling menghantam dari arah depan, sementara beberapa pasainnya menyerang dari arah belakang. Meklihat amukan api dan suara gendrang yang semakin mendekat dari segala penjuru, maka pasukan dan rakyat Pasokkorang terkocar kacir meninggalkan wilayahnya dan melarikan diri ke berbagai arah dikejar-kejar oleh pasukan dibawa pimpinan Todilaling. Ambisi pasukan penyerang untuk menghabiskan jejak Pasokkorang di kawasan Mnadar tetap membara, sehingga pengejaran besar-besaran terus dilaksanakan. Pengejaran yang paling besar diarahkan ke daerah pegunungan atau ke daerah Ulunna Salu melalui empat jurusan<sup>23</sup>. Pengejarah pertama lewat jurusan Lakahang, kemudian ke jurusan Sangkit, pengejaran ketiga melalui Ulu Mandar dan yang terakhir melalui Rappang Toposa, terus ke Matangan dan tiba di Dama Dama

Penaklukan terhadap kerajaan Pasokkorang merupakan keberhasilan yang luar biasa. Dengan berhasilnya pasukan dibawa pimpinan Todilaling dalam menghancurkan kerajaan 22 Ibid. hal. 12.

<sup>23</sup> Limbugau, Op. Cit. hal.8.

Pasokkorang, menjadikan kawasan Mandar bagian pantai menjadi aman dan tenteram. Setelah penaklukan itu, maka Todilaling di undang oleh Puang di Pajosanguntuk membicarakan masa depan Appe Banua Kaiyang serta daerah

diadakan pertemuan, maka sepakatlah para anggota Appe Banua Kaiyang untuk mengangkat Todilaling sebagai pemimpin rakyat daerahnya. Dengan diangkatnya Todilaling sebagai pemimpin, maka Appe Banua Kaiyang melebur sebagai suatu kerajaan yakni kerajaan Balanipa, dan raja pertamanya adalah Todilaling denga gelar Maraqdia. Sementara Appe Banua Kaiyang menjadi Hadat yang berhak menilih dan mengangkat raja di kerajaan Balanipa.

Setelah Manyambungi meninggal dengan gelar Todilaling, beliau digantikan oleh puteranya yang bernama Tomepayung, putera dari pasangan Manyambungi dengan anak bangsawan dari kerajaan Gowa. Sebagai raja II kerajaan Balanipa, Tomepayung bertekat membangun kerajaan Balanipa menjadi kerajaan yang besar dan kuat dalam bidang militer. Karena itu, Topayung memperluas kerajaanya dengan berbagai penaklukan terhadap daerah-daerah di sekitarnya. Karena itu dalam waktu yang tidak lama kerajaan Balanipa muncul sebagai kerajaan yang besar dan disegani di pantai Barat Sulawesi.

Pada periode pemerintahan Tomepayung, pengejaran terhadap "Jangan-jangan Maribanya tetap dilakukan.

Nampaknya tekat Manyambungiuntuk menghabiskan sisa-sisa laskar Pasokkorang pun dilanjutkan oleh puteranya. Namun pengejaran-pengejaran yang dilakukan dari berbagai penjuru - lalu menemui kegagalan. Kegagalan dari pengejaran ini o.ch karena pasukan federasi Pitu Ulunna Salu merasa keberatan bila daerahnya dimasuki oleh pasukan-pasukan dari kerajaan Balanipa serta kerajaan-kerajaan di daerah pesisir pantai. Karena itu yang dihadapi oleh pasukan Balanipa yang mengadakan pengejaran bukanlah Jangan-jangan Maribanya, melainkan kekuatan militer federasi Pitu Ulunna Sælu dibawa pimpinan Rantebulahan. Beberapa kali penyerangan dilakukan oleh pasukan Balanipa, namun selalu menemui kegagalan, sehingga pada akhirnya perhatian kerajaan Balanipa terhadap Jangan-jangan Maribanya beralih pada kekuatan baru yakni kekuatan militer kerajaankerajaan Ulunna Salu. Kemampuan militer Pitu Ulunna Salu dalam membendung serangan-serangan pasukan Balanipa. Karena itu, maka Tomepayung menghubungi kerajaan-kerajaan yang berada di daerah pesisir untuk bersatu dan bersamasama membendung kekuatan dari luar, terutama dari arah pegunungan dimana Pitu Ulunna Salu berada. Atas prakarsa Tomepayung, maka diadakanlah pertemuan yang dihadiri oleh kerajaan-kerajaan yang berada di kawasan pantai guna membicarakan alternatif dalam membendung kekuatan dari luar, dan kerjasama yang lebih erat antarsesama kerajaankerajaan di daerah pantai Mandar. Pertemuan tersebut

diadakan di puncak gunung Tamajarra<sup>24</sup> yang dihadiri oleh mazil-wakil dari kerajaan kerajaan:

- 1. Tomepayung dari kerajaan Balanipa
- 2. Puatta Ikuqbur dari kerajaan Sendana
- 3. Daeng Malatto dari kerajean Banggae
- 4. Tomaleke Bulawang dari kerajaan Pambonng
- 5. Puatta I aranname dari kerajaan Tapalang
- 6. Tomejammeng dari kerajaan Namuju.

Muktawar ini dihadiri oleh enam wakil kerajaan yang menghasilkan persekutuan kekeluargaan antaranggota. Hasil dari pertemuan ini dikenal dengan Ikrar Tamajarra, yang berbunyi:

"Inggai para dipokedoi kedota, diposeppa'i seppa'ta, dipesoei socta, disesana panggauang namappatumballe' lita'. Inggai staayang apiangan, tassitaiyang adseng. Minussiorongngi, marabba sipatokkong, malilu sipakainga', di buttu di lappar, andiangi tau mala sisara' malluluare'. Madondong duang bongi, anna diang pole sara, namappatumbiring lita' anna disullu'i tammala, dili'ai tammala, diondongngi tammala, ma'ganna tomatia tommuane, nama'osoang naung lette' engga lekkoang, anna membare'diolona lita'. Innai-innai mamboe' pura lowa, marrussa' allewuang, andiang towomi tia nanasayangngi lita', nadisambaling towomitia me'ita tama. Narua toi tunda simemanganna todiolo, ma'bulu pindang tamma'bulu penjari-jarianna, pappang napi'inda'i papang ra'ba, ayu napittu'galangngi ayu ape' meuwake' rattas bomi, melolo'i jato bol, meana'i sangga' ulu, meana'i sangga' lette', meana'i takke ulu, meana'i takke lette'.

Artinya:

<sup>24</sup> M.T. Azis Syah, Biografi Calo Ammana I Newang (Ujung Pandang, 1983) hal. 14.

<sup>25</sup> Saharuddin, Hengenal Pitu Babana Binanga dalam Lintasan Sejarah (Ujung Pandang, 1985) hal. 38.

Marilah kita membulatkan tekad, dengan menderapkan langkah, mengayunkan tangan masing-masing, setiap usaha untuk menegakkan negara. Marilah kita membuladkan tekad, saling berusaha menciptakan kebaikan dan saling menghindarkan setiap kecelakaan. Hanyut saling merenangi, runtuh saling menegakkan, keliru saling memperingatkan. Digunung atau di dataran.Besok lusa bila ada bencana bila ada bencana mengancam, hendak menghancurkan negara, antangmenginjakkan kaki di wilayah yang berbatas, ongkok tidak akan terlalui, dilompati tidak akan terlampaui, saat itulah saat menanam kaki sampai lutut dan rela terkapar di tanah leluhur. arang siapa diantara kita yang merusak mufakat yang telah dibuat, (menghianati), maka tercatat diluar mengingkari negara, dan tidak dilindungi oleh negara. Iapun akan tertimpah kutukan sumpah leluhur, piring ditumbuhi bulu namun keturunannya tidak akan pernah ditumbuhi, di atas tepi jurang ia berjalan, jurangpun akan runtuh, bila berpegang pada dahan, maka dahan kayupun akan patah, berakar akan putus, mekar akan rontok, ia akan beranak hanya kepala, ia akan beranak hanya kaki, ia akan beranak tanpa kepala atau tanpa kaki"

Versi lain menyebutkan bahwa terbbentuknya federasi Pitu Babana Binanga setelah perjanjian Tamajarra II dengan bunyi pertemuan sebagai berikut:

"...sirumummi tau di Tamajarra. Diomi Sendana, alatettopa disaliwanna. Nauwamo Maraqdia Balanipa: Iya mieq anna uperoao sanganaq, mapiai tau mieq massambulo-bulo itaq pitu, apaq malluluareq nasandi tau mieq inggannana puang, mesadi nene niperruqdussi disiolaolai, pada apponadi Tokombong di Bura. Inaimo uppeappoani maraqdia iyatopa araqdia Topalang, taandirimo. Inaimo ippeappoani Maraqdia Sendana ala iyatopa Maraqdia Pamboang, DaengPalulummo. Tokombong di Bura tobandi napaqrrudussi. Maraqdia Banggae anna Maraqdia Benuang bokkapadammo, uppeahani, Tokombong di Bura tobandi napappolei.

Apadaq-a anna nauwamo Maraqdia Balanipa:
Apadaq-a anna nauwamo Maraqdia Balanipa:
Malluluareq nasandi tau, apaq mesa bulo-bulo
nitiruqdussi. Nainna ami nanauwa pattuyummu iq-o
mieq. Annaq nauwamo lima di Sendana: Iq-omo
sitangngarang Balanipa. Nauwami Balanipa: Iqomo
sitangngarang Balanipa. Nauwami Balanipa: Iqomo
kaiyang Sendana. Nauwamo Sendana: Pissanoq-o maq-uwa,
pessappuloaq marannu. Sangga ditia mesa: Iyaumo
pessappuloaq marannu. Sangga ditia mesa: Iyaumo
kaiyang anna iqomo sambolangiq. Iq-omo namuane iyaumo
baine, anaq anaqmi Banggae, Pamboang, Tapalang,
Mamuju, Benuang, apaq tokkongi manini pasoranna

Pasokkorang. Nauwa bomo Sendana: Mate dimadondoni Balanipa, mate diarawiani Sendana siola anakna. Tettoi tia Sendana, situang simateang Pitu Baqbana Binanga.

Meppatemmi diq-o assituruanna Sendana-Balanipa, sipuangaq-anni kalupping sipangaq-anni talloq anna siparruppuammi nasaqbi Dewata diaja Dewata diong. Iyaiyannamo mappelei pura loa, diongani balimbunganna, dibaoani arianna;

Nauwa bomo Tomepayung: Iyatopa uperoao baine, apa tuo anna pada tannangi lawaqmu, muaq mettamai ingganna jangang-jangang merribaqna litaq di Balanipa dilitaqmu, anummu tomi iq-d tuq-u baine ala iq-o.

Anna iyamo diq-o pappebainena Balanipa, annaq bainemo Sendana, anaqmi lima Baqbana Binanga, sikadaeng simapiang situoang simateang. Mattuanami Balanipa dibainena dianagna sisammesang tedong sisappuloang balase barras"20.

#### Artinya:

"...berkumpullah manusia di Tamajarra. Hadirlah Sendana, begitu pula yang lain. Maka berkatalah Maraqdia Balanipa: yang membuat saya memanggil para keluarga adalah untuk mencari yang lebih baik yakni mengadakan persatuan (persekutuan), karena kita semua bangsawan yang bersaudara, cuma satu nenek asal kita, yakni Tokombong di Bura. Siapa yang punya cucu Maraqdia Mamuju dan Tapalang, Taandirilah. Siapa yang punya cucu Maraqdia Sendana dan Pamboang, Daeng Palulu, Tokombong di Bura juga asalnya. Maraqdia Banggae dan Benuang, Ibokka padanglah yang melahirkannya, Tokombong di Bura juga asalnya.

Itu sebabnya maka Maraqdia Balanipa berkata: Kita semua bersaudara, karena kita berasal dari nenek yang sama. Bagaimana pendapat kalian?, kemudian berkatalah yang lima (Banggae, Pamboang, Tapalang, Mamuju dan Benuang), Sendanalah yang berembuk dengan Balanipa. Berkata Balanipa: engkaulah yang besar Sendana. Berkata Sendana: Satu kali engkau katakan, sepuluh kali saya berterimah kasih. Cuma saja satu, Saya yang besar, tetapi engkaulah yang tangguh. Engkau yang besar, tetapi engkaulah yang tangguh. Engkau yang jadi suami, sayalah isterinya, dan anaklah Banggae, jadi suami, sayalah isterinya, dan Benuang sebab Pamboang, Tapalang, Mamuju, dan Benuang sebab dikhawatirkan Pasokkorang akan berdiri kembali. Berkata lagi Sendana: Balanipa mati di pagi hari, Sendana bersama anaknya mati di sore hari. Demikian

<sup>26</sup> Lontarak Pattappingang Mandar, hal. 8-10 dalam Manra, Beberapa Perjanjian dan Hukum Tradisi Mandar (Majene, 1987) hal. 31-32.

pula Sendana sehidup semati bersama Pitu Babana Binanga.

Begitulah kesepakatan sendana -Balanipa, kemudian masing memegang 'kalupping' (sirih yang dilipat khusus menurut tradisi Mandar) dan telur lalu dipecahkan bersama di atas kesaksian Dewata di atas bewata di bawah. Barang siapa yang mengingkari kesepakatan, bubungan rumahnya berbalik ke bawah dan tiang rumahnya berbalik ke atas.

Berkatalah Tomepayung: saya akan panggil engkau istriku (Sendana), apa yang hidup ketika perangkapmu terpasang, kalau sudah masuk segenap beberapa merpati terbangnya (angan-jangan Maribanya) tanah di Balanipa ke dalam negerimu, berarti itu sudah hak milikmu

juga, dan ambillah itu.

Itulah pemberiannya Balanipa dengan isterinya Sendana, lantas isterilah Sendana, serta anaklah kelima yang lain, buruk sama-sama buruk, baik samasama baik, hidup sama-sama hidup, mati sama-sama mati".

Kedua versi tersebut meskipun terdapat perbedaan, namun sasarannya adalah pembentukan federasi Pitu Babana Binanga. Binuang dalam proses pembentukan Pitu Babana Binanga belumlah berperan oleh karena Binuang pada saat itu belum keluar sebagai koloni kerajaan Gowa. Binuang masuk sebagai anggota federasi setelah perang antara kerajaan Gowa melawan kerajaan Bone. Setelah peperangan itu, barulah kerajan Binuang masuk atas permohonan kerajaan Balanipa kepada kerajaan Gowa terpenuhi. Karena itu, maka kerajaan Binuangdiangkat sebagai anak bungsu Balanipa dalam struktur federasi Pitu Babana Binanga.

Ikrar ini diucapkan oleh Maraqdia Balanipa Tomepayung sebagai pemrakarsa, kemudian di ikuti oleh semua wakil kerajaan yang hadir. Dengan tercapainya kesepakatan itu, maka kerajaan-kerajaan di daerah pesisir pantai berdiri menjadi satu federasi yang dikenal dengan Federasi Pitu Babana Binanga

Setelah terbentuknya Pitu Babana Binanga maka tugas masing-masing anggota federasi dapat diuraikan berikut ini:

"Mesanna : Balanipa kama'i pole di Pitu Baba'na Binanga.

Da'duanna : Sendana kindo'i pole di Pitu Baba'na

Binanga ana' luluannai.

Tallunna : Banggae ana' pole di Pitu Baba'na Bina-

Appe'na : Pamboang ana' lulua towainena Pitu Ba'bana Binanga.

Limanna : Tappalang ana' tommuanenai Pitu Ba'bana Binanga.

Annanna : Mamuju ana' toi di Pitu Ba'bana Binanga.
Pitunna : Binuang ia kia rimunri, ana' tappaluasna
Ba'bana Binanga"2'.

Artinya:

Pertama : Balanipa sebagai Ayah di Pitu Babana Binanga.

Kedua : Sendana sebagai Ibu di Piytu Babana Binanga.

Ketiga : Banggas sebagai anak laki-laki Pitu Babana Binanga.

Kelima : Tapalang sebagai anak perempuan di Pitu Babana Binanga.

Keenam : Mamuju anak laki-laki di Pitu Babana Binanga

Ketujuh : Binuang bila masuk, sebagai anak bungsunya Pitu Babana Binanga.

Pembagian tugas anggota dalam federasi ini didasarkan atas kematangan dan kekuatan yang dimiliki oleh setiap kerajaan yang bernaung dalam federasi ini. Kerajaan Balanipa diangkat sebagai bapak, karena kerajaan yang dianggap paling tangguh dan besar di daerah pesisir pantai

<sup>27</sup> Muthalib, dkk. Op. Cit. hal. 25-26.

Mandar. Kemudian kerajaan Sendana di angkat sebagai Ibu, karena itu dianggap sebagai kerajaan yang paling senior di antara anggota-anggota Pitu Babana Binanga. Kerajaan sebelumnya adalah pimpinan kelompok kerajaan Bocco Tallu (Sendana, Alu dan Taramanu) yang berdiri sebelum runtuhnya kerajaan Pasokkorang.

Kerajaan Sendana sebagai Ibu pada federasi Pitu Babana Binanga berarti wakil dan bersama-sama Balanipa untuk memecahkan permasalahan yang dihadapi oleh federasi ini, seperti yang disebutkan dalam lontarak sebagai berikut:

"Mua' diang ana' banua sisuleppa', bawai diolo' naung di Indo Banua di Sendana, moa' mokai, bawai tama di kama'na Banua, apa' moa' ilalammi samalo-maloannamo. Tengtopa pole' moa' diang pallang na dipi'dei di lita' Ba'bana Binanga, bawai diolo' naung di kindo' Banua di Sendana. Ianna' i'da melipi'de, bawai tama di kama' Banua di Balanipa, apa' moa' ilalammi sapi'de-pi'denamo"28.

Artinya"

"Kalau penduduk negeri atau rakyat yang berselisih paham, hadapkanlah ke Sendana sebagai Ibu. Kalau ia tidak mau, maka hadapkanlah ke Balanipa sebagai Ayah kerajaan, karena apabila sudah berada di Balanipa pasti dapat diperbaiki. Begitu pula halnya kalau ada pelita yang akan dipadamkan diwilayah Babana Binanga, bawalah lebih dahulu ke Sendana sebagai Ibu kerajaan. Bila tidak padam, maka hadapkanlah ke Balanipa, karena kalau sudah berada di Balanipa, pastilah akan dapat dipadamkan".

Dari uraian di atas, nampak bahwa posisi Balanipa merupakan posisi sentral dari Pitu Babana Binanga. Persoalan yang menyangkut kepentingan kelompok merupakan

<sup>28</sup> Ibid.

tanggung jawab Balanipa, namun tetap dihadapi bersamasama. Demikian pula halnya bila ada serangan dari luar terhadap salah satu dari anggota federasi, maka masingmasing anggota bertanggung jawab untuk mengatasinya secara bersama-sama.

Sesungguhnya tujuan utama pembentukan federasi Pitu Babana Binanga adalah untuk mencegah serangan balasan dari federasi Pitu Ulunna Salu yang dipimpin oleh Rantebulahan, karena dalam pengejaran terhadap Jangan-jangan maribanya memblokir pasukan Balanipa dengan kekuatan militer sebab dianggap bahwa pengejaran itu merupakan ekspansi militer Balanipa terhadap kerajan-kerajaan di daerah pegunungan. Untuk itu, maka dengan kehadiran federasi ini dengan renggunakan angka pitu, diharapkan daharapkan dapat mengimbangi kekuatan militer Pitu Ulunna Salu. Tentunya dengan perseimbangan ini kedua kelompok sama-sama segan dalam mengadakan ekspansi terhadap kelompok yang lain.

#### 3.3 Perjanjian Luyo

Terbentuknya dua kelompok di kawasan Mandar merupakan jawaban terhadap kondisi internal yang dialami oleh kedua kelompok tersebut. Upaya pembentukan kelompok ini adalah untuk menciptakan stabilitas yang mantap dialam menjalankan mekanisme kerja kelompok, yang aman dan tertib dalam linkungannya masing-masing. Pengalaman masa lampau yang dialami oleh kedua kelompok merupakan jalan yang mempercepat proses terbentuknya kedua kelompok tersebut.

Cita-cita kedua kelompok untuk menciptakan situasi yang tenteram dalam interen masing-masing federasi tercapai, namun masalah yang timbul adalah kedua kelompok yang berbeda lingkungan ini tidak pernah sepakat dalam hal (Mandar)> Ketegangan keamanan kawasan yang timbul diakibatkan oleh perbedaan pandangan yang paling mendasar dari konsep norma yang diyakini oleh kedua kelompok tersebut. Pitu Ulunna Salu memegang konsep Hukum Hidup (Ada' Tuho), sedangkan Pitu Babana Binanga menganut konsep Hukum Mati (Ada' Mate). Hal inilah yang menjadi dasar antarkedua kelompok tersebut. Ketika ketegangan Pasokkorang ntuh, sebagian besar pasukannya melarikan diri ke daerah Pitu Ulunna Salu, dan para pelarian yang telah kalah perang ini mendapat suaka (perlindungan) dari kerajaan-kerajaan Ulunna Salu. Hingga ypengejaran yang dilakukan oleh Tomepayung dari berbagai penjuru tetap mengalami kegagalan oleh karena yang dihadapi pasukan Balanipa bukanlah sisa-sisa pasukan Pasokkorang, melainkan kekuatan militer federasi Pitu Ulunna Salu. Karena itu peperangan antara kedua kekuatan ini tidak dapat dielakkan. Peperangan-perangan itu merupakan awal kontak antara federasi Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga setelah keduanya membagi diri dalam kelompok yang berbeda secara teritorial, meskipun hanya sebagai kontak bentuk fisik (perang). Peperangan-peperangan dalam tersebut dapat dilihat dibawa ini:

# 1. Perang Sungkiq

Perang ini disebabkan oleh pengejaran terhadap Jangan-jangan Marabanya oleh pasukan Babana Binanga kewilayah Sungkiq, akibatnya pasukan tersebut disambut oleh pasukan-pasukan Pitu Ulunna Salu. Ketersinggungan ini muncul oleh karena daerah Sungkiq merupakan daerah Pitu Ulunna Salu. Dari peperangan ini melahirkan suatu perjanjian lisan antara kedua kelompok yang berperang yang dikenal dengan Perjanjian Sungkiq atau Pura Loa di . Sungkiq<sup>29</sup>.

## 2. Perang Lakahang

Seperti halnya dengan peperangan sebelumnya, sebab utama perang ini adalah pengejaran terhadap Jangan-jangan Maribanya Pitu Babana Binanga daerah Lakahang. Pengejaran ini disambut secara militer oleh pasukan Pitu Ulunna Salu, oleh karena dianggap sebagai upaya entervensi terhadap kekuasaan kerajaan-kerajaan di Ulunna Salu. Dari peperangan ini melahirkan suatu perjanjian yang dikenal sebagai perjanjian Lakahang atau Passullurang Bassi di Lakahang30.

## Perang Malunda

Perang ini diawali oleh perselisihan antara federasi Pitu Ulunna Salu dengan federasi Pitu Babana Binanga daerah Paliliq Massedan status mengenai menurut Antarkerajaan

Lontarak", Desertasi (Ujungpandang, 1990) hal. 292. "Perjanjian

<sup>30</sup> Ibid. hal. 289.

perbatasan) yang telah disepakati bersama dalam perjanjian sebelumnya (Perjanjian Lakahang). Keputusan bersama dalam perjanjian Lakahang disebutkan:

Tallung parapa'na Palili' Massedan marannu di Pitu Ulunna Salu, saparappa'na marannu di Pitu Babana Binanga..."30

#### Artinya:

Tigaperempat dari daerah Palili' Massedan dibawa kekuasaan Pitu Ulunna Salu, sedangkan seperempat dibawa kekuasaan Pitu Babana Binanga"

Permasalahan ini diangkat kembali oleh pihak Pitu Babana Binanga karena dianggap kurang adil dalam pembagian daerah tersebut, selain itu juga karena keinginan Rantebulahan untuk mengintegrasikan ke dalam federasi Pitu Ulunna Salu. Karena itu, maka meletuslah perang antara kedua kelompok kerajaan tersebut. Akhir dari perang ini adalah diadakannya suatu perjanjian yang dikenal dengan perjanjian Malunda atau Pura Loa di Malunda 30.

## 4. Perjanjian Dama-amaq

Perang ini merupakan ketidak puasan terhadap perjanjian-perjanjian sebelumnya, karena itu Jangan-jangan Maribanya dijadikan alasan untuk masuk kewilayah Pitu Ulunna Salu. Hal ini tentunya tidak dibenarkan oleh penguasa Pitu Ulunna Salu, sehingga kontak fisik antara kedua federasi ini tidak dapat dielakkan. Perang ini

<sup>31</sup> Manra, Op. Cit. hal. 81.

<sup>32</sup> Ibid. hal. 92-94.

terjadi di Dama-Damaq, karena itu perang inidikenal dengan perang Dama-Damaq.Dari peperangan ini kedua kelompok sepakat untuk mengadakan gencatan yang menghasilkan perjanjian yang dikenal dengan Perjanjian Dama-Damaq atau Pura Loa di Dama-Damaq<sup>33</sup>.

Perang-perang di atas memberi gambaran bahwa konflik antarkedua kerajaan ini sering terjadi, yang tentunya mempunyai dampak terhadap kedua kelompok itu sendiri. Hal itu tentu tidak terlepas dari kondisi zaman dimana kedua kelompok saling berkompetisi dalam mengsejahterakan masyarakatnya. Perlu dipahami bahwa masyarakat dalam zaman itu masih sangat sederhana (bersahaja), sehingga secara evolusi (telah menjadi kodrat) bahwa konflik semacam itu dibutuhkan dalam memperkokoh ketahanan ke dalam kelompok bersangkutan. Kecuali itu, sifat masyarakat yang masih bersahaja adalah tingkat pergaulannya sangat bersifat kesukuan, kalau bukan kliennya dianggap musuh. Hal seperti ini biasanya berlaku pada masyarakat yang masih sangat sederhana, seperti yang dikemukakan oleh Hassan Shadily bahwa:

"Golongan-golongan yang masih sangat sederhana umumnya bermusuhan terhadap segala apa yang bukan dari golongannya, tetapi dari golongan dari golongan yang lain. Hati benci, diliputi segala macam yang lain. Hati benci, dari kampung yang lain, prasangka, terhadap seorang dari kampung yang lain, atau terhadap kampung lain itu seluruhnya,

<sup>32</sup> Shadily, Sosiologi untuk Masyarakat Indonesia (Jakarta, 1983) hal. 121.

menunjukkan pertalian dan rasa solider dalam kampung sendiri, dimana tiap-tiap anggota merasa bertanggungjawab untuk mewakili kampungnya dari dunia

Nampaknya uraian di atas relevan dengan kondisi zaman masyarakat Mandar pada Abad XVI, dimana masyarakat dari satu golongan merasa berbeda dengan golongan yang lain dan cenderung untuk mewakili golongannya terhadap kelompok yang di luar kelompoknya. Peta konflik antara kedua kelompok besar yang berada kawasan Mandar, antara federasi Pitu Ulunna Salu dengan federasi itu Babana Binanga diawali oleh runtuhnya Pasokkorang sebagai salah satu kerajaan yang besar di kawasan ini. Keruntuhan kerajaan Pasokkorang menimbulkan konflik-konflik antara beberapa kerajaan, yang akhirnya mempercepat proses terbentuknya dua kelompok kerajaan yang besar. Dasar konflik antara kedua kelompok ini adalah perbedaan Idiologi yang dianut oleh masing-masing kelompok.

Hal yang menarik adalah setiap akhir peperangan diadakan suatu perjanjian, namun perjanjian-perjanjian tersebut selalu dilanggar dengan berbagai macam alasan (lihat perjanjian-perjanjian sebelumnya). Hal ini disebabkan oleh karena perjanjian-perjanjian tersebut belum mampu (tidak) menggambarkan bahwa kedua kelompok yang sering bertikai ini adalah serumpun.

<sup>34</sup> Sjarifuddin, Op.Cit. hal. 294.

Atas pengalaman itulah maka kedua kelompok sepakat untuk mengadakan suatu perjanjian dalam upaya menghentikan pertikaian dan ketegangan antara kedua kelompok tersebut. Karena itu, maka Maraqdia Balanipa II Tomepayungberangkat ke Ulunna Salu sebagai wakil Pitu Babana Binanga untuk meyakinkan Tomakaka-Tomakaka di Ulunna Salu. Misi yang diemban oleh Tomepayung adalah upaya persatuan di kawasan Mandar. Karena itu, maka setelah Tomepayung tiba di Ulunna Salu dan disambut oleh pembesar-pembesar di daerah ini, Tomepayung meyampaikan pesan ayahandanya (Maraqdia Balanipa). Berkata Tomepayung, "Lolongmi uai, lolottamai ada; 35 maksudnya, manusia berkembang dari Ulunna Salu, sedangkan peraturan berkembang dari Babana Binanga ke Ulunna Salu. Apa yang diinginkan oleh Tomepayung adalah mengembalikan persepsi bahwa sesungguhnya kedua kelompok ini adalah bersaudara, serumpun, yang asalnya dari menek Pongkapadang dan Torijeqne. Selain itu Tomepayung juga meyempaikan para kelompok-kelompok yang berada di kawasan Mandar. Untuk kawasan Mandar daerah pesisir pantai, Tomepayung meyakinkan rekannya bahwa "Itaq ilalangna Pitu bulo-buloi tau ilalangna Binanga, mesaq Babana yang berada pasemandarang36. Maksudnya adalah kita di daerah Babana Binanga berada dalam satu kesatuan yang tidak akan terpisahkan. Upaya ini merupakan cara untuk

<sup>35</sup> Lontarak Koleksi, Fahruddin (belum diterbitkan).

<sup>36</sup> Cerita Lisan oleh Azis Syah (Narasumber).

meyakinkan rekannya dari Bababana Binanga bahwa dengan perdamaian ini akan tetap menjamin stabilitas federasinya.

Pasan yang disampaikan itu merupakan semangat persatuan dalam menciptakan stabilitas di kawasan ini. Karena itu, upaya Tomepayung mendapat persetujuan dan dukungan dari pihak federasi Pitu Ulunna Salu dan dari rekannya dari Babana Binanga. Untuk itu, ditentukanlah tempat penyelenggaraan pertemuan itu. Tempat yang disepakati adalah daerah Luyo, yang merupakan perbatasan antara kedua federasi ini. Untuk menyukseskan acara tersebut, maka kedua belah pihak sama-sama bertanggung jawab atas persiapan yang dibutuhkan dalam pertemuan tersebut. Karena itu, maka diadakanlah pembabatan hutan (dipataqbasalang) untuk ditanami tanaman yang hasilnya untuk acara tersebut. Penanaman padi diadakan sebagai langkah utama untuk memenuhi kebutuhan pokok peserta pertemuan itu<sup>37</sup>. Menurut ceritera lisan bahwa dalam jangka waktu satu tahun persiapan pertemuan itu dilaksanakan, setelah panen barulah di adakan pertemuan.

Prakarsa pertemuan ini adalah Tomepayung, Maraqdia Balanipa II sebagai pemegang pucuk pimpinan dalam federasi Pitu Babana Binanga, dan Londong Dehata alias Tomampu, Tomakaka Rantebulahan sebagai Indo Lembang (kepala

<sup>37</sup> Cerita Lisan oleh H. Abd. Malik (Narasumber). wilayah) di daerah Pitu Ulunna Salu. Pertemuan ini

dihadiri oleh semua kelompok kerajaan yang berada di kawasan Mandar.

Dari pertemuan ini ternyata menghasilkan perjanjian yang dikenal dengan Perjanjian Luyo atau Allamungan Batu di Luyo. Isi perjanjian ini dari beberapa sumber dapat di sebutkan berikut ini:

"Mesanna : Adaq Tuho di Pitu Ulunna Salu, Adaq Mate di Pitu Babana Binanga.

Daqduanna: Neneq di Ulunna Salu, Appo di Pitu

Baqbana Binanga.

Tallunna : Pitu Ulunna Salu tappabelae di Pitu Baqbana Binanga, Pitu Baqbana Binanga tandibela di Pitu Ulunna Salu.

: Londo mangolo sau, Manebiha mangolo tama. Appegna : Litaq di Tomakaka di Pitu Ulunna Salu, Litaq di Maraqdia di Pitu Baqbana Binanga"38.

#### Artinya:

Kelima

Pertama : Adat hidup di Pitu Ulunna Salu, Adat mati di Pitu Babana Binanga.

: Nenek di Pitu Ulunna Salu, Cucu di Pitu Kedua

Babana Binanga.

: Pitu Ulunna Salu tidak berkekuatan di Pitu Ketiga Babana Binanga, Pitu Babana Binanga tidak berkekuatan di Pitu Ulunna Salu.

: Ayam jantan menghadap ke Barat, Ayam betina Keempat menghadap ke Timur.

: Pitu Ulunna Salu di bawa pemerintahan Tomakaka, Pitu Babana Binanga di bawa

pemerintahan Maragdia.

lontarak Pattappingang Mandar juga merinci tentang isi perjanjian Luyo dalam versi lain, dengan lebih merinci suasana pertemuan dan hasil pertemuan tersebut. Isi perjanjian Luyo menurut sumbrer ini adalah:

<sup>38</sup> Muthalib dkk. Op.Cit. hal. 26-27.

"Talaqmi manurunna paneneang uppasambulobulo anaq appona di Pitu. Ulunna Salu, Pitu Baqbana Binanga, nasaqbi Dewata diaya Dewata diong, Dewata di Kanan Dewata di Kairi, Dewata di olo Dewata di Boeq, mwnjarimi passimandarang.

Tannisapaq tanniatonang, maq-allonang mesa mallatte dilangiqlangiq, tassipande sambusambu sirondong peoqdong pelango, tassipadundu tassipelei dipanraq diapiangang. tassialuppei Sipatuppudiadaq sipalelei dirapang, adaq Pitu Ulunna Salu, adaq mate di muane adaqna Pitu Saputangang di Pitu Ulunna Salu, Simbolong di Pitu Baqbana Binanga. Pitu Ulunna Salu memata di sawa, Pitu Baqbana Binanga memata di mangiwang. Sisaraqpai mata malotong anna mata mapute, anna sisaraq Pitu lunna Salu, Pitu Baqbana Binanga. Moang diang tomangipi mangidang mambattangang timmutomuane, namappasisaraq Pitu Ulunna Salu Pitu Baqbana Binanga, sirumungi-i anna musesseq-i, passungi anaqna anna muanusangi sau di uwai tammembaliq"39.

### artinya:

"Sudah terbukti kesaktian leluhur menyatukan anak cucunya di Pitu Ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga, di atas kesaksian Dewata di atas, Dewata di bawah, Dewata di kanan, Dewata di kiri, Dewata di muka, Dewata di Belakang, bersatulah untuk saling menguatkan.

Tidak berpetak, tidask berbatas, satu bantal bertikar selembar, sepembalut selangit-langit, tidak saling memberi makan yang bertulang, tidak saling memberi minuman yang beracun, tidak saling meninggalkan kesusahan, tidak saling melupakan kebaikan.

Saling menghormati hukum dan peraturan masing-masing, Hukum Hidup di Pitu Ulunna Salu, Hukum Mati di Suani adatnya Pitu Baqbana Binanga.

Destar (ikat kepala) di Pitu Ulunna Salu, sanggul di Pitu Baqbana Binanga.

Pitu Baqbana Binanga.

Pitu Ulunna Salu menjaga Ular, Pitu Babana Binanga Pitu Ulunna Salu menjaga ikan Hiyu.

Setelah berpisah biji mata hitam dengan mata putih,

<sup>39</sup> Manra, Op. Cit. hal. 95.

barulah berpisah Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Baqbana Binanga. Barang siap yang bermimmpi mengidamkan seorang anak laki-laki yang akan memisahkan Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Baqbana Binanga, maka keluarkan, kemudian hanyutkan agar akan kembali lagi.

Dalam sumber lain memuat isi perjanjian Luyo sebagai berikut:

"Ulu Salu memata di sawa, Baba Binanga memata di mangiwang, sisara'pai mata malotong anna mata mapute, anna sisara' Pitu Ulunna Salu anna Pitu Babana Binanga"40.

### artinya:

"Pitu Ulunna Salu mengawasi musuh yang datang dari arah gunung, dan Pitu Babana Binanga mengawasi musuh yang datangnya dari arah laut.
Kerajaan-kerajaan di hulu sungai dan kerajaan-kerajaan yang berada di muara sungai, laksana sebiji mata yang di dalamnya terpadu warna hitam dan warna putih".

Ketiga sumber di atas, meskipun memiliki perbedaan, namun perbedaan di antara ketiga sumber tersebut hanyalah perbedaan penuturan kata saja. Sumber pertama menyebutkan bahwa, Londo mangolo sau, Manebiha mangolo tama, kata sau dan tama bila bila diartikan maka kata tersebut berarti Barat dan Timur, dua kata yang berlawanan, jika dihubungkan dengan posisi/letak kedua federasi ini maka keduanyatidak saling mencurigai dan bertanggung jawab terhadap serangan terhadap serangan dari arah belakang (musuh dari luar). Kiranya hal ini berarti sama dengan sumber kedua dan sumber yang ketiga, yakni Pitu Ulunna sumber kedua dan sumber yang ketiga, yakni Pitu Ulunna

<sup>40</sup> Saharuddin, Op.Cit. hal. 41.

Salu memata di sawa, Pitu Babana Binanga memata mangiwang. Bila diartikan kata Sawa dan Mangiwang berarti Ular Sawa dan Ikan Hiyu. Ular datangnya dari arah gunung, sedangkan Ikan Hiyu datangnya dari arah laut. Bila dihubungkan dengan pertahanan keamanan, maka federasi Pitu Ulunna Salu bertanggung jawab atas serangan yang datangnya dari arah pegunungan, sebaliknya federasi Pitu Babana Binanga bertanggung jawab atas serangan yang datangnya dari aras laut. Demikian pula dengan point Nenek di Pitu Ulunna Salu dan Cucu di Pitu Babana Binanga, mempunyai makna yang sama dengan Sisaraqpai mata malotong anna mata mapute, anna sisaraq Pitu Ulunna Salu, Pitu Babana Binanga. Cucu adalah darah daging dari nenek, dan biji mata hitam tidak akan dapat berpisah dengan mata putih. Jadi kedua-duanya berarti serumpun. Dalam sumber pertama menyebutkan bahwa, Adaq Tuho di Pitu lunna Salu, Adaq Mate di Pitu Babana Binanga, sedangkan sumber kedua dengan versi yang berbeda, menyebutkan bahwa, Adaq Tuho di Pitu Ulunna Salu, Adaq Mate di Muane Adaqna Pitu Babana Binanga. Kedua sumber ini menyebutkan bahwa Adat Hidup adalah adat dari Pitu Ulunna Salu, sedangkan Adat Mati menurut sumber kedua bukanlah adat federasi Pitu Babana Binanga, melainkan adat suami adatnya Pitu Babana Binanga (kerajaan Balanipa). Untuk memahami hal ini, kiranya perlu dipahami bahwa terjadinya konflik yang berkepanjangan di kawasan Mandar (antara kedua federasi ini) disebabkan oleh

perbedaan adat yang dianut oleh keduanya. Pemberlakuan Hukum masing-masing kelompok merupakan hal yang utama sebagai akibat dari konflik tersebut. Pitu Ulunna Salu menyambut pasukan dengan kekuatan militer Babana Binanga dalam pengejarannya terhadap sisa-sisa Pasokkorang karena dipantangkan untuk mempraktekkan hukum mati dalam wilayah kekuasaannya. Karena itu pengejaran-pengejaran yang dilakukan oleh pasukan Babana Binanga selalu dicegat oleh pasukan dari Ulunna Salu.

## BAB IV

# PERJANIJAN LUYO DALAM DIMENSI SOSIAL POLITIK

# 4.1 Sistem Pemerintahan Kedua Federasi

Seperti yang telah di uraikan sebelumnya, bahwa federasi Pitu Ulunna Salu dan federasi Pitu Babana Binanga terbentuk dengan suatu tujuan, yakni menjaga eksistensi negeri-negeri yang bergabung dalam federasi ini. Tujuan pembentukan negera kedua kelompok tersebut nampaknya sejalan dengan tujuan negara menurut pandangan Plato yang mengatakan: "A city ... comes into being besouse each of us not selfsufficiesnt but needs many things"1, artinya: "Sustu negara ... terbentuk karena tidak seorangpun diantara kita yang sanggup mandiri, kita membutuhkan banyak hal". Hal ini tentu tidak sepenuhnya sama dengan dasar terbentuknya negari-negeri di kawasan Mandar, oleh karena kondisi dan tantangannya yang berbeda. Namun demikian setidaknya merupakan dasar pertimbangan terbentuknya negara sangat sederhana. Dalam dalam alam yang masih negara/kerajaan seperti ini, maka sistem pemerintahannya berangkat dari dasar keyakinan masyarakat dan pengalamanpengalaman dari berbagai permasalahan atas berbagai tantangan yang dihadapi. Karena itu, maka negara harus senantiasa mengayomi dan melindungi masyarakatnya.

<sup>1</sup> Rapar, J.H. 1988. Filsafat Politik Plato. Jakarta: Rajawali Press, hal. 62.

Demikian pula dengan sistem pemerintahan kedua kelompok besar di kawasan Mandar yang lahir sebagai upaya dalam memenuhi harapan masyarakatnya. Dari dasar itu, maka sistem pemerintahan kedua federasi ini lebih mirip dengan susunan anggota keluarga. Federasi Ulunna Salu dan federasi pitu Babana Binanga merujuk pada kehidupan keluarga, kemudian dijadikan suatu sistem pemerintahan. Sistem pemerintahan kedua kelompok tersebut akan diuraikan berikut ini.

## 4.1.1 Sistem Pemerintahan Pitu Ulunna Salu

masyarakat Mandar adalah Pongkapadang dan Tirijeqne yang asalnya dari daerah pegunungan, yakni daerah Tabulahan. Pengangkatan kedua orang ini mejadi pemimpin masyarakat, merupakan awal adanya pemerintahan yang berstruktur di kawasan ini. Hak yang diembannya sebagai pemimpin adalah sebagai penguasa tanah dengan gelar Indo Litaq. Kekuasaan tanah berada pada keputusan Indo Litaq secara terorganisir sesuai dengan posisinya sebagai pemimpin di daerah ini. Namun demikian, masyarakat tetap berhak menerima tanah untuk kelangsungan hidupnya bersama keluarganya melalui untuk kelangsungan hidupnya bersama keluarganya melalui persetujuan Indo Litaq. Rakyat yang telah memperoleh tanah dipelihara dan dimanfaatkan untuk kesejahteraan keluarganya dipelihara dan dimanfaatkan untuk kesejahteraan keluarganya dipelihara tanah tersebut secara turun temurun, meskipun demikian tanah tersebut masih berstatus hak pakai atau hak manaq (pusaka). Hak

pakai bilamana tanah tersebut hanya pinjaman IndoqLitaq atau kerabat yang telah diberi hak oleh Indo Litag. Biasanya pemberian tanah sebagai hak manag berdasarkan atas jasa-jasa atau karena ada hubungan keluarga dengan Indo Litaq. Dalam lontarak Mandar disebutkan bahwa "Malunda merupakan wilayah suburnya pamboang yang memberikan kehidupan, yaitu pemberian Tomaindo di Tabulahan kepada Tomaindo di Bata, Maraqdia Pamboang"2. Ini berarti tanah dalam wilayah Malunda berstatus manaq yang dimanfaatkan secara turun-temurun bagi keluarga Maraqdia Pamboang. Demikian pula sumber pau-pau menjelaskan ketika terjadi Perang Lohe, di mana Tabulahan diserang oleh Orang-orang Lohe (perang saudara), yang kemudian Tabulahan diselamatkan oleh Rantebulahan. Karena jasanya, maka kepadanya diserahkan tanah sebagai hadiah yang berstatus manaq. Lokasi tanah tersebut adalah daerah Balla atau Nangka, tanah yang berlokasi di daerah Marano atau di daerah Parondo Bulawan dan tanah yang berlokasi di daerah Sindagamik (sekarang kecamatan Mamasa).

Dari penjelasan tersebut, maka negeri-negeri di Ulunna Salu pada waktu itu telah mengarah kepada sistem kerajaan yang rajanya hanyalah seorang "rimus Interpares"<sup>3</sup>.

Muthalib. dkk. 1985/1986. Pappasang dan Kalidaqdaq (Naskah Lontarak). Ujung Pandang: Dep. P dan K Sulawesi Selatan, hal. 85.

Jeracan, nai. 85.
Jeracan, nai. 85.
Jeracan, nai. 85.
Jeracan, Rerajaan-kerajaan Lokal
Limbugau, Daud. 1987. "Federasi Kerajaan-kerajaan Lokal
Jeracan, nai. 85.
Jeracan, nai. 86.
Jeracan, nai. 8

Kekuasaan tertinggi federasi Pitu Ulunna Salu berada pada Dewan Hadat atau badan musyawarah, sedangkan kekuasaan tinggi di tangan aparatur yang dipimpin oleh Rantebulahan sebagai Indo Lembang (kepala wilayah). Dalam menjalankan tugasnya sebagai pimpinan, Rantebulahan didampingi oleh Aralle sebagai Bainena Adaq (isteri adat). Rantebulahan sebagai Suami (ketua), sedangkan Aralle sebagai Isteri (wakil).

Sebagai pemegang kekuasaan tertinggi dalam federasi, maka Dewan Hadat Federasi Pitu Ulunna Salu membawahi:

- 1. Indo Lembang (Kepala Wilayah)
- 2. Indo Kada Nene (Juru Bicara)
- 3. Indo Litaq (Penguasa Tanah Leluhur)
- 4. Tomaqdua Akin, Tomaqtallu Sulekka (Aparat bidang Politik, Ekonomi dan Keamanan).
- 5. Topeanti Sakku Anna Kadinge (Aparat Kesehatan)
- 6. Abndiri Tatempon (Aparat Pertahanan)
- 7. Soqbe (Aparat Pertanian).

Pembagian kekuasaan dalam federasi Pitu Ulunna Salu terdiri atas: Lembang, Lembang-lembang, Tondoq dan Banua. Lembang dapat juga di sebut negeri yang membawahi Lembanglembang, beberapa Tondoq atau Botto. Dari Tondoq terbagi atas beberapa Kampung atau Banua (Kampung). Lembang dan Lembang-lembang dikepalai oleh seorang yang bergelar Indo. Gelar itu selalu diucapkan bersama lembang dikepalainya (kata Indo selalu di ikuti

lesbangnya). Misalnya, Indo Lembang, demikian pula halnya dengan Lembang-Lembang, misalnya Indo Litaq, dan Indo Kadanene. Untuk Tondoq dan Kampung atau Banua dikepalai oleh seorang yang bergelar Indona dan diucapkan bersamaan dengan nama Tondo atau Kampung yang dikelainya, misalnya: Indona Baitang, ndona Galung, Indona Baling, Indona Talipukki, Indona Salu Banua, dan sebagainya.

Indona sebagai kepala Tondoq menduduki jabatan dalam federasi sebagai anggota Hadat, sedangkan Indona yang mengepalai Banua tidak termasuk anggota dalam Hadat tingkat federasi. Kiranya itulah perbedaan antara Indona yang mengepalai Tondoq dengan Indona yang hanya memimpin Banua.

Penentuan pusat pemerintahan dalam federasi Pitu Ulunna Salu diadakan dalam suatu musyawarah Hadat tingkat federasi. Karena itu Lembang tidak hanya menetap di Rantebulahan. Hal ini sangat bergantung pada kwalitas pemimpin daerah dalam federasi. Misalnya Tomakaka yang menggantikan Londo Dehata tidak memenuhi syarat untuk menjadi Tomaindo, maka lembang dapat dipindahkan ke daerah lain, yang Tomakakanya dianggap memenuhi syarat untuk menjadi Tomaindo. Hal ini dimusyawarahkan oleh para anggota menjadi Tomaindo. Hal ini dimusyawarahkan oleh para anggota Hadat sebagai lembaga tertinggi. Susunan anggota Hadat Federasi Pitu Ulunna Salu dapat disebutkan sebagai berikut: Federasi Pitu Ulunna Salu dapat disebutkan masalah-masalah mendampingi Tomaindo untuk membicarakan masalah-masalah mendampingi Tomaindo untuk membicarakan masalah-masalah mendampingi Tomaindo untuk membicarakan masalah-masalah kenegaraan, baik ke dalam maupun ke luar.

- 2. Sando, arti kharafianya adalah Dukun. jabatan ini menangani masalah kesejahteraan federasi.
- 3. Sogbeg, jabatan ini merupakan jabatan yang vital dalam federasi, oleh karena menangani masalah pertanian atau perekonomian. Sebelum ada perintah dari soqboq, masyarakat tidak diperbolehkan menanam padi ataupun melaksanakan panen.
- 4. Pangulu Tau, artinya panglima perang, yang menangani masalah keamanan dan berhak mengumumkan perang4.

Selain anggota-anggota hadat di atas, kepala-kepala negeri yang berada dalam federasi ini merupakan anggota hadat pula. Jadi seorang Indo atau Indona selain sebagai eksekutif juga termasuk anggota legislatif dari federasi ini. Meskipun Dewan Hadat merupakan pemegang kekuasaan tertinggi dan Indo Lembang sebagai penguasa tinggi federasi, namun aparat-aparat tersebut tidak berhak mencampuri urusan intern tiap Lembang atau negeri. Kebijaksanaan-kebijaksanaan tiap Lembang tetap berlaku dalam wilayahnya sendiri, sementara aparatur federasi hanya berlaku dalam pengambilan kebijaksanaan pada tingkat federasi sesuai dengan tugas dan fungsinya masing-masing. Misalnya Rantebulahan sebagai Indo Lembang, pada tingkat federasi Rantebulahan bersama aparatnya berhak dan wajib mengambil kebijaksanaan, tetapi masalah intern kerajaan merupakan hak pemimpin kerajaan yang bersangkutan. Dengan

<sup>4</sup> Ibid. hal. 16

kata lain bahwa otoritas anggota federasi tetap dihormati <sub>se</sub>bagai suatu wilayah kekuasaan. Meskipun demikian mereka (anggota federasi) tetap berkewajiban menjalankan tugasnya sesuai dengan fungsinya masing-masing.

Berangkat dari hal tersebut, nampaklah bahwa struktur pemerintahan dalam federasi Pitu Ulunna Salu lebih mirip dengan hubungan kekeluargaan. Sifat kekeluargaan dalam masyarakat di daerah Pitu Ulunna Salu direalisasikan dalam bentuk pemerintahan.

Hal yang lebih penting lagi adalah bahwa anggota yang bergabung dalam federasi ini mempunyai persamaan persepsi tentang hukum yang dijalankan dalam federasi ini. Hukum yang dimaksud adalah hukum hidup (Adaq Tuho). Hukum ini merupakan dasar dari segala aturan yang berlaku di daerah Pitu Ulunna Salu. Maksud dari hukum ini adalah bahwa bila terdapat pelanggaran, maka sanksi yang dijatuhkan (baik berat maupun ringan), dapat dialihkan pada barang-barang yang dimiliki sesuai dengan kemampuan pelanggar hukum. Yang dimaksud dengan hukum hidup adalah:

"Nibatta bittiq tau, tappa di bittiq tedong Nibatta bittiq tedong, tappa di bittiq bahi Nibatta bittiq bahi, tappa di bittiq manuq Nibatta bittiq manuq, tappa dipaqbarang-barangang"5,

"kaki manusia yang dipenggal, tiba pada kaki kerbau kaki kerbau yang dipenggal, tiba pada kaki babi Artinya: kaki babi yang dipenggal, tiba pada kaki ayan kaki ayam yang dipenggal, tiba pada harta benda

Mandra, A.M. 1987. Beberapa Perjanjian dan Hukum Tradisi Mandar. Majene: Belum diterbitkan, hal. 36.

Realisasi dari adat ini terdapat pada berbagai sktifitas masyarakatnya. Dalam pertanian, konsep hukum hidup dapat tergambar dalam proses penanaman padi, seperti upacara Paqtotiboyongan.

## 4.1.2 Sistem Pemerintahan Pitu Babana Binanga

Telah disebutkan sebelumnya bahwa Tomepayung Maraqdia Balanipa II membentuk federasi Pitu Babana Binanga, yang terdiri dari kerajaan Balanipa, Sendana, Banggae (Majene), Pamboang, Mamuju dan Binuang. Dalam federasi ini Balanipa dianggap sebagai Ayah, Sendana dianggap sebagai Ibu, serta yang lainnya dianggap sebagai Anak.

Dalam hal tersebut, memberi gambaran akan struktur kerajaan-kerajaan yang bergabung dalam Pitu Babana Binanga. Struktur ini lebih dipengaruhi oleh pola truktur kekeluargaan (Ayah, Ibu, dan anak). Pola ini merupakan gambaran bahwa kerajaan-kerajaan di daerah ini merupakan satu keluarga (satu keturunan, satu nenek moyang), yang mengandung nilai akan keharmonisan keluarga yang hidup rukun dan damai, yang tetap eksis sebagai sebagai suatu rukun dan damai, yang tetap angguan atau ronrongan dari keluarga yang merdeka tanpa gangguan atau ronrongan dari keluarga yang merdeka tanpa gangguan atau ronrongan dari luar. Balanipa yang berkedudukan sebagai ayah, tentunya luar. Balanipa yang berkedudukan kepala keluarga. Tanggung yang bertanggung jawab sebagai kepala keluarga. Tanggung kepentingan kelompok dan mengkoordinasi anggota-anggotanya ke dalam akan hubungan antaranggota sendiri.

Sendana yang berkedudukan sebagai Ibu, tentunya bertanggung jawab sebagai ibu rumah tangga. Segala permasalahan anaknya (anggota), hemdaknya diketahui Sendana sebagai Ibu, dan selalu siap mengatasinya. Bila sang Ibu tidak sanggup menyelesaikan, maka permasalahan tersebut diserahkan kepada Balanipa sebagai penentu terakhir dalam federasi ini. Permasalahan-permasalahan yang telah diputuskan oleh Ibu, tidak diganggugugat lagi oleh Balanipa, demikian pula kebijakan tidak akan merugikan anggota-anggotanya. Dengan demikian maka keharmonisan dalam rumahtangga (federasi) tetap tercipta, dan dengan demikian, maka terjamin pulalah stabilitas dalam kelompok tersebut.

Dalam uraian di atas, terdapat unsur pokok yang saling berkaitan dalam struktur pemerintahan federasi Pitu Babana Binanga, yaitu:

- Ayah, dapat diartikan sebagai pemegang kekuasaan pusat federasi. Jabatan ini menuntutnya untuk bertanggung jawab terhadap segala permasalahan-permasalahan yang dihadapi oleh federasi, termasuk menjalin hubungan dengan dunia luar demi kepentingan kelompok.
- 2. Ibu, dapat diartikan sebagai wakil yang mendampingi raja pusat federasi dalam menjalankan. Tugas utama dari wakil ini adalah menjaga hubungan yang harmonis antara anggota ini adalah menjaga hubungan yang harmonis antara anggota federasi, dan setiap saat bersedia memecahkan masalah-

masalah yang dihadapi oleh anggota.

3. Anak, dapat diartikan sebagai anggota. Posisi anggota

gandat menentukan dalam terciptanya stabilitas dalam federasi.

Nampaknya sistem federasi Pitu Babana Binanga menempatkan kekuasaan tertinggi pada Balanipa, serta wakilnya Sendana. Anggota-anggota lain merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kekuasaan federasi, meskipun demikian tidak terdapat suatu tempat khusus sebagai tempat musyawarah tingkat federasi. Permasalahan-permasalahan yang dihadapi oleh federasi akan diproses pada tingkat federasi pula sesuai dengan jabatan dan tugas masing-masing anggota. Permasalahan tingkat lokal atau persoalan intern anggota serupakan hak daerah yang bersangkutan. Kebiasaan-kebiasaan lokal tetap berjalan dalam wilayahnya sendiri, dan atau keputusan raja dalam wilayah kebijaksanaan kekuasaannya dianggap sah dan tetap berlaku. Aparat federasi tetap menghormati anggota-anggotanya. Otoritas pemimpin lokal tetap ada, namun berkewajiban menjaga hubungan dengan sesama anggota federasi dalam upaya menciptakan stabilitas yang mantap di wilayah Pitu Babana Binanga.

Wewenang raja pusat hanyalah menyangkut kepentingan federasi (kepentingan bersama) tanpa mencampuri urusan ke dalam kelompok. Hubungan antara sesama anggota tidak ubahnya sebagai hubungan sesama anggota keluarga.

Dari hal tersebut, maka nampaklah bahwa sistem

Dari hal tersebut, maka nampaklah bahwa sistem

Demerintahan yang dianut oleh federasi Pitu Babana Binanga

<sub>sdal</sub>ah sistem pemerintahan yang didasarkan atas kekerabatan <sub>dan</sub> kekeluargaan.

# 4.2 Perjanjian Luyo Dalam Dimensi Sosial Politik

Seperti yang telah dibahas sebelumnya bahwa perjanjian Luyo merupakan jawaban terhadap kondisi yang dialami oleh kedua kelompok besar di kawasan Mandar. Konflik antarkeduanya yang berkepanjangan mengantar kedua kelompok untuk mengadakan perundingan dalam membahas perdamaian di kawasan ini.

Awal dari perdamaian ini adalah terbentuknya kelompokkelompok dengan menggunakan konsep Pitu-Pitu (Tujuh-Tujuh).
Hal ini merupakan realisasi dari pertentangan kelompok yang
berdomisili di daerah pegunungan dengan masyarakat yang
berdomisili di daerah pesisir pantai. Terbentuknya federasi
Pitu Babana Binanga merupakan jawaban terhadap Pitu Ulunna
Salu yang lebih dahulu terbentuk, dengan demikian penamaan
atau pemilihan Pitu terhadap tiap kelompok cenderung kepada
keseimbangan antarkelompok yang satu terhadap kelompok yang
keseimbangan masing-masing kelompok membagi tugas dan fungsi
lain dengan masing-masing kelompok membagi tugas dan fungsi
lain dengan terdapatnya distribusi teritorial terhadap
oleh karena terdapatnya distribusi teritorial terhadap
oleh karena terdapatnya merasa berbeda dengan kelompok
kelompok sosial yang merasa berbeda kedua kelompok tersebut
lainnya<sup>6</sup>. Pitu yang digunakan oleh kedua kelompok tersebut

<sup>6</sup> Duverger, Maurice. 1983. Sosiologi Politik. (Terj. Daniel Dhakidae). Jakarta: Rajawali Press, hal. 254-255.

gerupakan simbol normatif dalam menjaga eksistensi kelompoknya, atau dengan kata lain bahwa dengan perseimbangan tersebut, maka kedua kelompok masing-masing merasa segan dan karenanya tidak semena-mena terhadap kelompok yang lain.

Pertentangan yang berkepanjangan antarkelompok ini gerupakan konflik yang diakibatkan oleh perbedaan pandangan terhadap hukum dan batas wilayah di mana hukum itu diberlakukan. Hal ini dimungkinkan oleh karena pada Pitu Ulunna Salu, hukum hidup merupakan hukum mereka, sementara Pitu Babana Binanga menganut hukum mati. Oleh karena itu, penulis menganggap bahwa konflik tersebut merupakan Konflik Ideologi, selain itu juga terdapat Konflik Politik. Konflik Ideologi yang dimaksud adalah merujuk pada pandangan penganut Fungsionalisme, yakni menyangkut pertentangan yang berwujud antara sistem nilai yang dianut dari berbagai kesatuan sosial, sementara konflik yang sifatnya politik menyangkut batas pengaruh dan batas kekuasaan masing-masing kelompok. Jadi pada tingkat ideologi pertentangannya adalah hukum masing-masing kelompok, dalam hal ini lebih dikenal sebagai daerah Paliliq Massedan (daerah Perbatasan). Konflik-konflik inilah yang cukup memakan waktu, dan kelompok pada tingkat peperangan. Sesungguhnya konflik-konflik inilah yang mengantar kedua kelompok untuk mengadakan perundingan guna mencari alternatif dalam menyelesaikan pertikaian ini. Pertemuan yang berlokasi di daerah Luyo sebagai alternatif ternyata mampu menghasilkan suatu kesepakatan dan akhirnya menjadi nomentum perdamaian anatara kedua kelompok ini. Kesepakatan tersebut dikenal dengan nama Allamungan Batu di Luyo atau perjanjian Luyo.

Sesungguhnya perjanjian Luyo merupakan alternatif terakhir dari upaya persatuan ini, sebab sebelumnya telah diadakan perjanjian-perjanjian, namun tidak dapat bertahan atau tidak mampu mengintegrasikan kedua kelompok bear ini.

- · Terintegrasinya kedua kelompok di kawasan ini oleh karena perjanjian Luyo mengandung beberapa petuah-petuah leluhur masing-masing kelompok, selain itu juga memberi kebebasan terhadap masing-masing kelompok dalam menjalankan kebijaksanaan dan kebiasaan-kebiasaannya (keyakinannya). Isi perjanjian Luyo dapat dibagi atas dua bagian, yakni yang bermakna politik dan yang bermakna Sosial. Pada tataran politik dari perjanjian tersebut dapat disebutkan berikut ini:
- 1. Adaq uhó di Pitu Ulunna Salu, Adaq Mate di Pitu Babana Binanga. Hal ini memberi gambaran bahwa masing-masing atau kebebasan dalam diberi keleluasaan kelompok menjalankan hukum dan kebiasaannya. Keleluasaan kebebasan yang dimaksud adalah berbatas pada wilayah kekuasaan masing-masing. Bila kesalahan-kesalahan yang diperbuat melanggar adat dalam wilayah yang bersangkutan, maka hukum yang berlaku adalah hukum yang dianut oleh

daerah tersebut. Misalnya, orang-orang Ulunna Salu yang pelanggar adat di daerah Pitu Babana Binanga, maka sanksi hukumnya adalah sesuai dengan Pitu Babana Binanga, demikian pola sebaliknya. Hal ini diberlakukan mengingat pengalaman sejarah yang antarkedua kelompok ini mengalami konflik yang berkepanjangan.

2. Londo mangolo sau, manebiha mangolo tama (ayan jantan menghadap ke barat, ayam betina menghadap ke Timur) atau pitu ulunna salu memata di sawa, pitu babana binanga memata di magiwang (Pitu Ulunna Salu mengawasi ular sawah, Pitu Babana Binanga mengawasi ikan hiu). Pernyataan kedua kelompok ini bersepakat untuk menjaga keamanan kawasan dari rongrongan dari luar. Pembagian itu bermakna serangan yang asalnya dari pegunungan adalah tanggung jawab Pitu Ulunna Salu, sedangkan serangan yang datangnya dari arah laut serupakan tanggung jawab Pitu Babana Binanga.

Isi perjanjian yang bermakna penyatuan antarkedua kelompok atau yang bermakna sosial adalah "Neneq di Ulunna Salu, Appo di Baqbana Binanga" (Nenek di Pitu Ulunna Salu, sedangkan cucu di Pitu Babana Binanga) dan/atau "Sisarapai mata malotong anna mapute, anna sisaraq Pitu Ulunna Salu Pitu Babana Binanga" (Jika mata hitam berpisah dengan mata Putih, barulah juga berpisah Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga). Pernyataan ini lebih menjurus pada Penekanan hubungan antarkedus kelompok yang lebih bersifat kekeluargaan dan hubungan persaudaraan. Untuk mewujudkan <sub>satu</sub> kesepakatan tersebut, maka kedua kelompok sepakat genunjuk daerah-daerah Palili' Masse dan atau daerah perbatasan antarkedua kelompok untuk menjaga perjanjian tersebut, dengan memberi tugas masing-masing. Tugas-tugas daerah tersebut adalah :

- 1. Papuangan Luyo menjaga tanaman batu. Maksudnya adalah bahwa Papuangan Luyo menjaga perjanjian Luyo.
- 2. Papuangan Talepe menjaga huru-hara dari kebinasaan Pitu Ulunna Salu serta keselamatan Balanipa Ulunna Salu.
- 3. Papuangan Sappoan menjemput Ulunna Salu maupun Babana Binanga, dan membuatkan tempat peristirahatan. Kesepakatan antarkedua kelompok, bahwa bila Tomakaka Rantebulahan dan Maraqdia Balanipa diganti akan diadakan pertesuan kembali ke Luyo, bila terjadi masalah yang menimpa kedua kelompok yang tidak terpecahkan.
- 4. Papuangan Padang menjaga kerusuhan yang terjadi di Babana Binanga, jangan sampai ke Ulunna Salu atau menjaga Junjungan memata di mangiwang.
- 5. Papuangan Tenggelang menjaga "Balimbingan Rappoue", atau sebagai batas hukum Pitu Ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga. Bila yang bersalah di Babana Binanga dan harus dihukum mati atau di jual, maka setelah sampai di Tagelang tidak boleh lagi dibunuh ataupun dijual. Jadi batas hukum nati adalah Tagelang sebab setelah Tagelang, masuk ke daerah Tu'bi yang menganut hukum hidup. Dalam artikel Tenriadji menyebutkan :

... besok lusa jika Rantebulahan rusak, maka Balanipa yang akan memperbaikinya, demikian rusak, maka Balani yang akan memperbaikinya, demikian pula sebaliknya. Lemikianlah hingga Rantebulahan pula sebaliknya. tinggi dan sama besar"7.

Upaya-upaya kedua kelompok untuk menunjuk daerahderah perbatasan sebagai Hadat yang menjembatani Pitu ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga agar terhindar dari konflik antarkeduanya. Selain itu penunjukan itu merupakan pembagian atau penggarisan wilayah kedua kelompok, dengan denikian daerah-daerah yang juga menjadi sumber sengketa antarkedua kelompok menjadi daerah yang berdiri sendiri tanpa dinaungi oleh salah satu dari kelompok tersebut. Demikianlah hingga kedua kelompok yang sebelumnya terjadi konflik yang berkepanjangan dapat hidup bertetangga dengan tanpa pertentangan lagi. Dengan demikian penyebab dari bersatunya kerajaan-kerajaan di daerah ini adalah diadakannya perjanjian Luyo. Dari sisi lain perjanjian Luyo adalah cikal bakal lahirnya Mandar dengan berasal dari kata Sipamandaq<sup>8</sup> yang artinya saling menguatkan. Saling menguatkan yang dimaksud adalah berdamainya Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga dalam perjajian Luyo. Dengan demikian bila merujuk pada kata Sipamandaq yang asal katanya dari Mandar, maka Mandar terbentuk pada Abad XVI.

Tenriadji, A. 1955. "Hikayat Tanah Mandar". Madjalah Bahasa dan Budaja. Djakarta: Lembaga Bahasa dan Budaja Bahasa dan Budaja. Djakarta: Universitet Indonesia, hal.67. Fakultet Sastra dan Filsafat Universitet Indonesia, 8 Limbugau, Op. Cit. hal. 12., H. Abd. Malik (Narasumber) Lihat juga Muthalib, Op. Cit. hal. 85.

Berbagai sumber yang menyebutkan tujuan diadakannya perjanjian Luyo. Menurut A.M. Mandra, bahwa "Perjanjian Luyo bertujuan penyatuan Mandar yakni antara dua kelompok besar di daerah Mandar"<sup>9</sup>. Sedangkan menurut H. Abdul Malik bahwa "Perjanjian Luyo bertujuan pemersatuan kekuatan antara. Pitu Babana Binanga dan Pitu Ulunna Salu yang dikenal dengan nama Sipamandaq"10. Kedua sumber ini adalah sumber lisan, oleh karena sumber tertulis tentang tujuan perjanjian tersebut tidak didapatkan. Dari tujuan-tujuan dari perjanjian Luyo di atas, maka menurut penulis bahwa perjanjian Luyo diadakan untuk memecahkan segala permasalahan yang dihadapi oleh kedua kelompok yang bersengketa, mulai dari persoalan hukum masing-masing kelompok, serta penentuan batas wilayah kekuasaan masingmasing kelompok. Sedangkan saling menguatkan serta persatuan tanah Mandar hanyalah merupakan sisi lain dari perjanjian tersebut. Misi dari perjanjian Luyo bukanlah penyatuan, melainkan perdamaian antarkedua kelompok, sebab masing-masing kelompok tetap mempertahankan tradisinya. Namun demikian karena perjanjian Luyolah sehingga daerah ini menjadi satu, yakni Mandar. Kondisi setelah perjanjian Luyo tentu berbeda dengan kondisi sebelum perjanjian tersebut, terutama pada masyarakat Pitu Babana Binanga yang menjadi besar atas konsentrasinya mengadakan hubungan

<sup>9</sup> A.M. Mandra (Narasumber)

<sup>10</sup> H. Abd. Malik (Narasumber)

dengan dunia luar.

Hubungan antara kedua kelompok di kawasan ini tetap terpelihara dengan baik. Kiranya Puisi lokal (Buraq Sendana) yang dapat memberi gambaran akan kondisi setelah perjanjian tersebut.

Meq-uwekeq di Ulunna Salu Mellorong di Lembang Mapi Membatang di Pitu Babana Binanga

Samba Lino naola perrakkagna\*11

artinya:

"Berakar di Pitu Ulunna Salu Menjalar di Lembang Mapi Berbatang di Pitu Babana Binanga Seluruh dunia telah terjelajahi"

Maksud dari bait puisi di atas bahwa manusia hidup di Ulunna Salu, berkembang di daerah Napi-Tuqbi, berbatang dan tumbuh di Babana Binanga, dan kemudian mengadakan hubungan dengan dunia luar. Atau Tuqbi merupakan penghubung antara Ulunna Salu dengan Babana Binanga, kemudian mengadakan hubungan dengan dunia luar. Demikianlah kondisi setelah perjanjian Luyo.

<sup>11</sup> A.M. Mandra. 1984. "Buraq Sendana". Majene: Belum Diterbitkan

#### BAB V

## KESIMPULAN

Yang dimaksud dengan Pitu Ulunna Salu adalah kelompok kerajaan yang berada di daerah pegunungan Mandar yang meliputi:

- 1. Rantebulahan
- 2. Aralle
  - 3. Tabulahan
  - 4. Mambi
- 5. Matanga
- 6. Tuqbi
- 7. Tabang

Sedangkan yang dimaksud dengan Pitu Babana Binanga adalah kelompok kerajaan yang berada di daerah muara sungai (pesisir) yang meliputi:

- 1. Kerajaan Balanipa
- 2. Kerajaan Sendana
- 3. Kerajaan Banggae (Majene)
- 5. Kerajaan Pamboang
- 6. Kerajaan Tapalang
- 7. Kerajaan Binuang

Pembagian ini di dasarkan atas tugas dan fungsi masing-masing kerajaan yang bernaung di dalam kelompok kerajaan tersebut. Kedua federasi ini lebih mirip dengan kehidupan suatu keluarga, yakni di dalamnya terdapat Ayah (Suami), Ibu (Isteri), dan Anak. Ayah dapat diartikan sebagai ketua, Ibu sebagai wakil ketua dan anak berarti anggota. Fungsi ini hanya berlaku pada tingkat federasi, sedangkan pada tingkat lokal kekuasaan tertinggi terletak pada keputusan pemimpin lokal.

Pitu-Pitu yang digunakan oleh kedua kelompok kerajaan tersebut hanyalah merupakan perseimbangan antara kedua kelompok besar di kawasan Mandar.

Terbentuknya kedua federasi ini untuk menciptakan stabilitas yang aman dan damai dalam daerahnya masingmasing. Yang membentuk federasi Pitu Ulunna Salu adalah Londong Dehata alias Tomampu, sedangkan pembentuk federasi Pitu Babana Binanga adalah Tomepayung, Maraqdia II Kerajaan Balanipa. Kedua federasi ini diperkirakan terbentuk pada awal abad XVI.

Kompetisi antarkerajaan-kerajaan di kawasan Mandar membentuk kelompok-kelompok masyarakat yang besar dan kuat. Kelompok-kelompok ini lebih bersifat perbedaan garis teritorial, yakni federasi Pitu Ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga. Terjadinya antagonisme politik antarkedua kelompok disebabkan oleh perbedaan adat yang dianut oleh masing-masing kelompok. Federasi Pitu Ulunna Salu menganut Adat Hidup, sedangkan federasi Pitu Babana Binanga menganut Adat Mati.

Awal dari terjadinya konflik antara Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga ketika Pasokkorang diruntuhkan oleh gabungan pasukan dari pesisir yang dipimpin oleh Jodilaling yang bertekad menghabiskan sisa-sisa pasokkorang yang dianggap tidak biadab. Kekalahan laskar pasokkorang mengakibatkan sebagian besar orang-orangnya melarikan diri ke arah Ulunna Salu yang menganut adat hidup. Pengejaran-pengejaran yang dilakukan oleh pasukan Todilaling dihadapi secara militer oleh kerajaan-kerajaan glunna Salu. Setelah Tomepayung menggantikan ayahnya, pengejaran tetap dilakukan, namun selalu mengalami hambatan karena kerajaan-kerajaan Ulunna Salu tidak mengizinkan pasukannya untuk memasuki daerahnya.

Akibat dari pengejaran yang dilakukan oleh Tomepayung dari berbagai penjuru adalah terjadinya peperangan di berbagai daerah. Hampir setiap peperangan diakhiri dengan perjanjian, karena itu dikenal beberapa perjanjian antar Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga sebelum perjanjian Luyo. Seperti, Perjanjian Sungkiq, Perjanjian Lakahang, Perjanjian Malunda, dan Perjanjian Dama-damaq.

Perjanjian-perjanjian tersebut tidak mampu mewujudkan perdamaian antara kelompok-kelompok yang bertikai, karena itulah maka kedua kelompok kembali sepakat untuk mengadakan suatu pertemuan untuk merundingkan upaya-upaya Perdamaian di kawasan Mandar. Perundingan ini menghasilkan

suatu perjanjian yang dikenal dengan Perjanjian Luyo. Disisi lain konsep keseimbangan melandasi ide,

gagasan para pemimpin kedua federasi dalam mewujudkan

persatuan, kesatuan dan kerjasama diantara bangsa serumpun. Perjanjian Luyo diadakan pada Abad XVI yang dihadiri oleh semua kerajaan-kerajaan di kawasan Mandar.

Setelah perjanjian Luyo, maka antara kedua kelompok ini hidup berdamai serta bersama-sama bertanggung jawab atas keamanan dan stabilitas di kawasan ini.

Kemampuan perjanjian Luyo dalam menjamin stabilitas di kawasan Mandar oleh karena perjanjian ini mengandung semangat kekeluargaan (passimandarang), kerjasama dalam bidang politik dan keamanan yang digali dari petuah-petuah leluhur masing-masing kelompok. Selain itu batas-batas wilayah kekuasaan kedua federasi yang sebelumnya menjadi daerah persengketaan diselesaikan dengan menjadikan daerah tersebut sebagai batas wilayah kekuasaan (Paliliq Massedan) yang berdiri sendiri tanpa bernaung dibawa kekuasaan salah satu dari federasi tersebut (otonom). Petuah-petuah leluhur yang terkandung dalam perjanjian Luyo memberi gambaran bahwa sesungguhnya etnis Mandar merupakan satu keturunan, yakni Pongkapadang dan Torijeqne. Itulah sebabnya mengapa orang Mandar satu.

Manfaat hidup berdampingan secara damai sangat besar artinya bagi kedua kelompok. Nampaknya mereka menyadari perlunya keamanan dan ketertiban dalam kehidupan bermasyarakat. Mereka menyadari bahwa dengan memiliki rasa bermasyarakat. Mereka menyadari bahwa dengan memiliki rasa aman dan tertib serta saling menghormati antarsesama akan dapat bekerja dengan tenang untuk memperoleh kesejahteraan dapat bekerja dengan tenang untuk memperoleh kesejahteraan

sesuai dengan cita-cita kedua kelompok. Hal ini merupakan manifestasi dari perjanjian Luyo yang telah disepakati oleh kedua kelompok.

Integrasi kedua kelompok bukan berarti penyatuan untuk menjadi satu, namun hanyalah sebatas saling berjanji untuk bersama-sama menciptakan stabilitas yang aman di kawasan Mandar. Dengan demikian kebiasaan-kebiasaan lokal masing-masing kelompok tetap dohormati, sah, dan tetap berlaku dalam wilayah kekuasaannya. Pitu Ulunna Salu tetap mempertahankan adat dan kebiasaannya, demikian pula struktur pemerintahannya, begitu pula sebaliknya.

Untuk menjaga tetap eksisnya perjanjian tersebut, maka kedua federasi sepakat membentuk Hadat baru yang menjaga kesepakatan kedua federasi ini. Hadat yang dibentuk itu adalah daerah-daerah perbatasan.

Mandar, kiranya ini merupakan salah satu bentuk integrasi kedua kelompok yang mendapat legitimasi dari masyarakat. Mandar berasal dari kata Sipamandaq (bahasa Ulu Salu) yang berarti saling menguatkan, yang dimaksud adalah bersatunya berarti saling menguatkan, yang dimaksud adalah bersatunya berdamainya federasi Pitu Ulunna Salu dengan Pitu atau berdamainya federasi Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga. Sipamandaq merupakan wujud persatuan dari Babana Binanga sipamandaq merupakan wujud persatuan dari perjanjian Luyo yang lebih bersifat kerjasama dalam bidang pertahanan dan keamanan yang berkembang menjadi lambang pertahanan dan keamanan yang bersebang menjadi lambang tenis-cultural masyarakat yang bersebalaya dari Ulunna tersebut. Karena itu masyarakat yang asalnya dari Ulunna

Salu dan dari Babana Binanga dikenal sebagai etnis Mandar.

Jadi yang dimaksud dengan wilayah Mandar adalah daerah Pitu Ulunna Salu dan daerah Pitu Babana Binanga, sedangkan masyarakat Mandar adalah masyarakat kedua kelompok tersebut,

# DAFTAR NARA SUMBER

1. Nama : A. Muis Mandra

Pekerjaan : Penilik Kebudayaan Kec. Sendana-Najene

: 53 Tahun

: Somaba, kec. Sendana Kab. Majene Alamat

: Fahruddin Kamil

Pekerjaan : Pensiunan (Mantan Camat Banggae-Majene)

: 60 Tahun Umur

Alamat : Banggae Majene

: H. Abdul Malik 3. Nama

Pekerjaan : Pensiunan (Mantan Bupati Tk. II Mejene)

: 80 Tahun Umur

: Tinambung Kab. Polmas. Alamat

: A.M. Sarbim Sjam

Pekerjaan : Pegawai P dan K Kec. Tinambung

Kab. Polmas

: 46 Tahun

: Lomboro Kec. Tinambung Kab. Polamas. Alamat

: M.T. Azis Syah 5. Nama

Pekerjaan : Pensiunan P dan K Wilayah Sul. Sel.

: 55 Tahun Umur

: Jl. Badak No. 15 A Ujung Pandang Alamat

: H. Saharuddin 6. Nama

Pekerjaan : Pensiunan Dep. Dagri.

Umur

: 65 Tahun : Jl. Gunung Kairo No. 8 Ujung Pandang Alamat

: Ibrahim MS.

7. Nama

Pekerjaan : Pensiunan Pegawai Unhas

Alamat : Jl. Sunu Kompleks Unhas Blok P/7.

## DAFTAR PUSTAKA

- Abdullah (ed.) Taufiq, 1990. Sejarah Lokal di Indonesia. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
- dan Abdurrahman S. 1985. Ilmu Sejarah dan Historiografi, Arah dan Persfektif. Jakarta:Gramedia.
- Abdullah, Hamid. 1985. Manusia Bugis Makassar. Jakarta: Inti Daya Press.
- Alfian, Ibrahim., dkk. 1987. Dari Babad dan Hikayat Sampai Sejarah Kritis. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
- Budiarjo, Miriam. 1988. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia.
- Duverger, Maurice. Sosiologi Politik, terjemahan Daniel Dhakidae. Jakarta: Rajawali, 1983.
- Gottschlalk, Louis. Mengerti Sejarah, terjemahan Nugroho Notosusanto. Jakarta: UI Press, 1969.
- Hugiono dan P.K. Poerwantara. 1987. Pengantar Ilmu Sejarah. Jakarta: Bina Aksara.
- Abd. Madjid. 1988. "pelapisan Sosial Masyarakat Mandar", Makalah. Majene: Panitia Seminar Kebudayaan Kallo, Mandar II.
- Fahruddin. 1988. "Lontarak Kumpulan Fahruddin". Kamil, Fahruddin. 1995. Majene: Belum diterbitkan.
- 1982. Pemikiran dan Perkembangan jo, Sartono. 1982. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia, suatu alternatif. Jakarta: Kartodirjo, Gramedia.
- 1992. Pendekatan Ilmu Sosial | Dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: Gramedia.
- Koentjaraningrat. 1986. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta:
- Kranenburd dan Sabaroedin. 1980. Ilmu Negara Umum. Jakarta:
- Kuntowijoyo. 1987. Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya.

- Limbugau, Daud. 1987. "Federasi Kerajaan-kerajaan Lokal itu Ulunna Salu dan Pitu Babana Binanga", Makalah. Majene: Panitia Seminar Kebudayaan Mandar.
- dan Anwar Thosibo. 1989. "Historiografi Umum", Diktat. Ujung Pandang: Kelompok Studi Sejarah.
- 1984. "Buraq Sendana". Majene: Mandra, A.M. Belum diterbitkan.
- 1986. "To Manurung di Mandar Dalam Tinjauan Syariat Islam", Skripsi. Majene: IAIN Majene.
- .1987. Beberapa Perjanjian dan Hukum Tradisi Mandar. Majene: Belum diterbitkan.
- Mattulada. 1875. Latoa, Suatu Lukisan Analitis Terhadap Antropologi Politik Orang Bugis. Jakarta: Desertasi.
- Muthalib. dkk. 1985/1986. Pappasang dan Kalindaqdaq (Naskah Lontarak). Ujung Pandang: Dep. P dan K Sul. Sel.
- .dkk. 1988. O Diadaq O Dibiasa. Ujung Pandang: Dep. P dan K. Sulawesi Selatan.
- Nasikun. 1991. Sistem Sosial Indonesia. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
- Patunruk, Abd. Razak. 1967. Sejarah Gowa. Makassar: Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan dan Tenggara.
- Poerdarminta, W.J.S. 1976. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.
- Rapar, J.H. 1988, Filsafat Politik Plato, Jakarta: Rajawali
- Saharuddin, H. 1985. Mengenal Pitu Babana Binanga Dalam Lintasan Sejarah Pemerintahan Daerah di Sulawesi Selatan. Ujung Pandang: Mallomo Karya.
- Samar, Azis. 1979, Ungkapan Sejarah dan Budaya Polmas. Polmas: Dep. P dan K. Polmas.
- Shadily, Hassan. 1983. Sosiologi Untuk Masyarakat Indonesia.
- Sjarifuddin, Amier. 1990. Perjanjian Antarkerajaan Menurut : Jakarta: Bina Aksara.
  - Lontarak, Ujung Pandang: Desertasi.

- Susanto, Phil. Astrid S. 1977. Pengantar Sosiologi dan Perubahan Sosial. Jakarta: Binacipta. Sysh, Azis. 1983. Biografi I Calo' Ammana Iwewang. Ujung Pandang: Dep. P dan K. Sul. Sel.
- .1988. "Akulturasi Kulture Antarkelompok Masyarakat di Kawasan Mandar Tempo Doloe", *Makalah*. Panitia Seminar Kebudayaan Mandar II.
- Tenriadji, A. 1955. "Hikayat Tanah Mandar". *Hadjalah Bahasa dan Budaja*. Djakarta: Lembaga Bahasa dan Budaja Fakultet Sastra dan Filsafat Universitet Indonesia.
- dan G.J. Wolhoff. 1955. "Lontar Mandar". Madjalah Bahasa dan Budaja. No. 3 dan 4. Djakarta: Lembaga Bahasa dan Budaja Fakultet Sastra dan Filsafat Universitet Indonesia.